
 

- 1 - 

Catecismo de la Iglesia, puntos año 2022 

 

CAPÍTULO SEGUNDO: 
 LA COMUNIDAD HUMANA 

1877. La vocación de la humanidad es manifestar la imagen de Dios y ser transformada a 
imagen del Hijo Único del Padre. Esta vocación reviste una forma personal, puesto que cada 
uno es llamado a entrar en la bienaventuranza divina; pero concierne también al conjunto 
de la comunidad humana. 

 

Artículo 1.- LA PERSONA Y LA SOCIEDAD 

I. EL CARÁCTER COMUNITARIO DE LA VOCACIÓN HUMANA 

1878. Todos los hombres son llamados al mismo fin: Dios. Existe cierta semejanza entre la 
unidad de las personas divinas y la fraternidad que los hombres deben instaurar entre ellos, 
en la verdad y el amor (cf GS 24, 3). El amor al prójimo es inseparable del amor a Dios. 

1879. La persona humana necesita la vida social. Esta no constituye para ella algo 
sobreañadido sino una exigencia de su naturaleza. Por el intercambio con otros, la 
reciprocidad de servicios y el diálogo con sus hermanos, el hombre desarrolla sus 
capacidades; así responde a su vocación (cf GS 25, 1). 

1880. Una sociedad es un conjunto de personas ligadas de manera orgánica por un principio 
de unidad que supera a cada una de ellas. Asamblea a la vez visible y espiritual, una sociedad 
perdura en el tiempo: recoge el pasado y prepara el porvenir. Mediante ella, cada hombre es 
constituido “heredero”, recibe “talentos” que enriquecen su identidad y a los que debe hacer 
fructificar (cf Lc 19, 13.15). En verdad, se debe afirmar que cada uno tiene deberes para con 
las comunidades de que forma parte y está obligado a respetar a las autoridades encargadas 
del bien común de las mismas. 

1881. Cada comunidad se define por su fin y obedece en consecuencia a reglas específicas, 
pero “el principio, el sujeto y el fin de todas las instituciones sociales es y debe ser la persona 
humana” (GS 25, 1). 

1882. Algunas sociedades, como la familia y la ciudad, corresponden más inmediatamente 
a la naturaleza del hombre. Le son necesarias. Con el fin de favorecer la participación del 
mayor número de personas en la vida social, es preciso impulsar, alentar la creación de 
asociaciones e instituciones de libre iniciativa “para fines económicos, sociales, culturales, 
recreativos, deportivos, profesionales y políticos, tanto dentro de cada una de las naciones 
como en el plano mundial” (MM 60). Esta “socialización” expresa igualmente la tendencia 
natural que impulsa a los seres humanos a asociarse con el fin de alcanzar objetivos que 
exceden las capacidades individuales. Desarrolla las cualidades de la persona, en particular, 



 

- 2 - 

su sentido de iniciativa y de responsabilidad. Ayuda a garantizar sus derechos (cf GS 25, 2; 
CA 12). 

1883. La socialización presenta también peligros. Una intervención demasiado fuerte del 
Estado puede amenazar la libertad y la iniciativa personales. La doctrina de la Iglesia ha 
elaborado el principio llamado de subsidiaridad. Según éste, “una estructura social de orden 
superior no debe interferir en la vida interna de un grupo social de orden inferior, 
privándole de sus competencias, sino que más bien debe sostenerle en caso de necesidad y 
ayudarle a coordinar su acción con la de los demás componentes sociales, con miras al bien 
común” (CA 48; Pío XI, enc. “Quadragesimo anno”). 

1884. Dios no ha querido retener para Él solo el ejercicio de todos los poderes. Entrega a 
cada criatura las funciones que es capaz de ejercer, según las capacidades de su naturaleza. 
Este modo de gobierno debe ser imitado en la vida social. El comportamiento de Dios en el 
gobierno del mundo, que manifiesta tanto respeto a la libertad humana, debe inspirar la 
sabiduría de los que gobiernan las comunidades humanas. Estos deben comportarse como 
ministros de la providencia divina. 

1885. El principio de subsidiaridad se opone a toda forma de colectivismo. Traza los límites 
de la intervención del Estado. Intenta armonizar las relaciones entre individuos y sociedad. 
Tiende a instaurar un verdadero orden internacional. 

II. LA CONVERSIÓN Y LA SOCIEDAD 

1886. La sociedad es indispensable para la realización de la vocación humana. Para alcanzar 
este objetivo es preciso que sea respetada la justa jerarquía de los valores que subordina las 
dimensiones “materiales e instintivas” del ser del hombre “a las interiores y espirituales” 
(CA 36): 

La sociedad humana... tiene que ser considerada, ante todo como una realidad de orden principalmente 

espiritual: que impulse a los hombres, iluminados por la verdad, a comunicarse entre sí los más diversos 

conocimientos; a defender sus derechos y cumplir sus deberes; a desear los bienes del espíritu, a disfrutar en 

común del justo placer de la belleza en todas sus manifestaciones; a sentirse inclinados continuamente a 

compartir con los demás lo mejor de sí mismos; a asimilar con afán, en provecho propio, los bienes espirituales 

del prójimo. Todos estos valores informan y, al mismo tiempo, dirigen las manifestaciones de la cultura, de la 

economía, de la convivencia social del progreso y del orden político, del ordenamiento jurídico y, finalmente, 

de cuantos elementos constituyen la expresión externa de la comunidad humana en su incesante desarrollo 

(PT 36). 

1887. La inversión de los medios y de los fines (cf CA 41), que lleva a dar valor de fin último 
a lo que sólo es medio para alcanzarlo, o a considerar las personas como puros medios para 
un fin, engendra estructuras injustas que “hacen ardua y prácticamente imposible una 
conducta cristiana, conforme a los mandamientos del Legislador Divino” (Pío XII, discurso 1 
junio 1941). 

1888. Es preciso entonces apelar a las capacidades espirituales y morales de la persona y a 
la exigencia permanente de su conversión interior para obtener cambios sociales que estén 
realmente a su servicio. La prioridad reconocida a la conversión del corazón no elimina en 
modo alguno, sino, al contrario, impone la obligación de introducir en las instituciones y 
condiciones de vida, cuando inducen al pecado, las mejoras convenientes para que aquéllas 



 

- 3 - 

se conformen a las normas de la justicia y favorezcan el bien en lugar de oponerse a él (cf LG 
36). 

1889. Sin la ayuda de la gracia, los hombres no sabrían “acertar con el sendero a veces 
estrecho entre la mezquindad que cede al mal y la violencia que, creyendo ilusoriamente 
combatirlo, lo agrava” (CA 25). Es el camino de la caridad, es decir, del amor de Dios y del 
prójimo. La caridad representa el mayor mandamiento social. Respeta al otro y sus 
derechos. Exige la práctica de la justicia y es la única que nos hace capaces de ésta. Inspira 
una vida de entrega de sí mismo: “Quien intente guardar su vida la perderá; y quien la pierda 
la conservará” (Lc 17, 33) 

RESUMEN 

1890. Existe una cierta semejanza entre la unidad de las personas divinas y la fraternidad que 
los hombres deben instaurar entre sí. 

1891. Para desarrollarse en conformidad con su naturaleza, la persona humana necesita la 
vida social. Ciertas sociedades como la familia y la ciudad, corresponden más inmediatamente 
a la naturaleza del hombre. 

1892. “El principio, el sujeto y el fin de todas las instituciones sociales es y debe ser la persona 
humana” (GS 25, 1). 

1893. Es preciso promover una amplia participación en asociaciones e instituciones de libre 
iniciativa. 

1894. Según el principio de subsidiaridad, ni el Estado ni ninguna sociedad más amplia deben 
suplantar la iniciativa y la responsabilidad de las personas y de las corporaciones intermedias. 

1895. La sociedad debe favorecer el ejercicio de las virtudes, no ser obstáculo para ellas. Debe 
inspirarse en una justa jerarquía de valores. 

1896. Donde el pecado pervierte el clima social es preciso apelar a la conversión de los 
corazones y a la gracia de Dios. La caridad empuja a reformas justas. No hay solución a la 
cuestión social fuera del Evangelio (cf CA 3). 

 

Artículo 2.- LA PARTICIPACIÓN EN LA VIDA SOCIAL 

I. LA AUTORIDAD 

1897. “Una sociedad bien ordenada y fecunda requiere gobernantes, investidos de legítima 
autoridad, que defiendan las instituciones y consagren, en la medida suficiente, su actividad 
y sus desvelos al provecho común del país” (PT 46). 

Se llama “autoridad” la cualidad en virtud de la cual personas o instituciones dan leyes y 
órdenes a los hombres y esperan la correspondiente obediencia. 



 

- 4 - 

1898. Toda comunidad humana necesita una autoridad que la rija (cf León XIII, enc. 
“Inmortale Dei”; enc. “Diuturnum illud”). Esta tiene su fundamento en la naturaleza humana. 
Es necesaria para la unidad de la sociedad. Su misión consiste en asegurar en cuanto sea 
posible el bien común de la sociedad. 

1899. La autoridad exigida por el orden moral emana de Dios: “Sométanse todos a las 
autoridades constituidas, pues no hay autoridad que no provenga de Dios, y las que existen, 
por Dios han sido constituidas. De modo que, quien se opone a la autoridad, se rebela contra 
el orden divino, y los rebeldes se atraerán sobre sí mismos la condenación” (Rm 13, 1-2; cf 
1 P 2, 13-17). 

1900. El deber de obediencia impone a todos la obligación de dar a la autoridad los honores 
que le son debidos, y de rodear de respeto y, según su mérito, de gratitud y de benevolencia 
a las personas que la ejercen. 

La más antigua oración de la Iglesia por la autoridad política tiene como autor a S. Clemente Romano: 

“Concédeles, Señor, la salud, la paz, la concordia, la estabilidad, para que ejerzan sin tropiezo la soberanía que 

tú les has entregado. Eres tú, Señor, rey celestial de los siglos, quien da a los hijos de los hombres gloria, honor 

y poder sobre las cosas de la tierra. Dirige, Señor, su consejo según lo que es bueno, según lo que es agradable 

a tus ojos, para que ejerciendo con piedad, en la paz y la mansedumbre, el poder que les has dado, te encuentren 

propicio” (S. Clemente Romano, Cor. 61, 1-2). 

1901. Si la autoridad responde a un orden fijado por Dios, “la determinación del régimen y 
la designación de los gobernantes han de dejarse a la libre voluntad de los ciudadanos” (GS 
74, 3). 

La diversidad de los regímenes políticos es moralmente admisible con tal que promuevan el 
bien legítimo de la comunidad que los adopta. Los regímenes cuya naturaleza es contraria a 
la ley natural, al orden público y a los derechos fundamentales de las personas, no pueden 
realizar el bien común de las naciones en las que se han impuesto. 

1902. La autoridad no saca de sí misma su legitimidad moral. No debe comportarse de 
manera despótica, sino actuar para el bien común como una “fuerza moral, que se basa en 
la libertad y en la conciencia de la tarea y obligaciones que ha recibido” (GS 74, 2). 

La legislación humana sólo posee carácter de ley cuando se conforma a la justa razón; lo cual significa que su 

obligatoriedad procede de la ley eterna. En la medida en que ella se apartase de la razón, sería preciso 

declararla injusta, pues no verificaría la noción de ley; sería más bien una forma de violencia (S. Tomás de A., 

s.th. 1-2, 93, 3 ad 2). 

1903. La autoridad sólo se ejerce legítimamente si busca el bien común del grupo en 
cuestión y si, para alcanzarlo, emplea medios moralmente lícitos. Si los dirigentes 
proclamasen leyes injustas o tomasen medidas contrarias al orden moral, estas 
disposiciones no pueden obligar en conciencia. “En semejante situación, la propia autoridad 
se desmorona por completo y se origina una iniquidad espantosa” (PT 51). 

1904. “Es preferible que un poder esté equilibrado por otros poderes y otras esferas de 
competencia que lo mantengan en su justo límite. Es este el principio del ‘Estado de derecho’ 
en el cual es soberana la ley y no la voluntad arbitraria de los hombres” (CA 44). 



 

- 5 - 

II. EL BIEN COMÚN 

1905. Conforme a la naturaleza social del hombre, el bien de cada cual está necesariamente 
relacionado con el bien común. Este sólo puede ser definido con referencia a la persona 
humana: 

No viváis aislados, cerrados en vosotros mismos, como si estuvieseis ya justificados, sino reuníos para buscar 

juntos lo que constituye el interés común (Bernabé, ep. 4, 10). 

1906. Por bien común, es preciso entender “el conjunto de aquellas condiciones de la vida 
social que permiten a los grupos y a cada uno de sus miembros conseguir más plena y 
fácilmente su propia perfección” (GS 26, 1; cf GS 74, 1). El bien común afecta a la vida de 
todos. Exige la prudencia por parte de cada uno, y más aún por la de aquellos que ejercen la 
autoridad. Comporta tres elementos esenciales: 

1907. Supone, en primer lugar, el respeto a la persona en cuanto tal. En nombre del bien 
común, las autoridades están obligadas a respetar los derechos fundamentales e 
inalienables de la persona humana. La sociedad debe permitir a cada uno de sus miembros 
realizar su vocación. En particular, el bien común reside en las condiciones de ejercicio de 
las libertades naturales que son indispensables para el desarrollo de la vocación humana: 
“derecho a... actuar de acuerdo con la recta norma de su conciencia, a la protección de la vida 
privada y a la justa libertad, también en materia religiosa” (GS 26, 2). 

1908. En segundo lugar, el bien común exige el bienestar social y el desarrollo del grupo 
mismo. El desarrollo es el resumen de todos los deberes sociales. Ciertamente corresponde 
a la autoridad decidir, en nombre del bien común, entre los diversos intereses particulares; 
pero debe facilitar a cada uno lo que necesita para llevar una vida verdaderamente humana: 
alimento, vestido, salud, trabajo, educación y cultura, información adecuada, derecho de 
fundar una familia, etc. (cf. GS 26, 2). 

1909. El bien común implica, finalmente, la paz, es decir, la estabilidad y la seguridad de un 
orden justo. Supone, por tanto, que la autoridad asegura, por medios honestos, la seguridad 
de la sociedad y la de sus miembros. El bien común fundamenta el derecho a la legítima 
defensa individual y colectiva. 

1910. Si toda comunidad humana posee un bien común que la configura en cuanto tal, la 
realización más completa de este bien común se verifica en la comunidad política. 
Corresponde al Estado defender y promover el bien común de la sociedad civil, de los 
ciudadanos y de las instituciones intermedias. 

1911. Las interdependencias humanas se intensifican. Se extienden poco a poco a toda la 
tierra. La unidad de la familia humana que agrupa a seres que poseen una misma dignidad 
natural, implica un bien común universal. Este requiere una organización de la comunidad 
de naciones capaz de “proveer a las diferentes necesidades de los hombres, tanto en los 
campos de la vida social, a los que pertenecen la alimentación, la salud, la educación... como 
no pocas situaciones particulares que pueden surgir en algunas partes, como son... socorrer 
en sus sufrimientos a los refugiados dispersos por todo el mundo o de ayudar a los 
emigrantes y a sus familias” (GS 84, 2). 



 

- 6 - 

1912. El bien común está siempre orientado hacia el progreso de las personas: “El orden 
social y su progreso deben subordinarse al bien de las personas... y no al contrario” (GS 26, 
3). Este orden tiene por base la verdad, se edifica en la justicia, es vivificado por el amor. 

III. RESPONSABILIDAD Y PARTICIPACIÓN 

1913. La participación es el compromiso voluntario y generoso de la persona en los 
intercambios sociales. Es necesario que todos participen, cada uno según el lugar que ocupa 
y el papel que desempeña, en promover el bien común. Este deber es inherente a la dignidad 
de la persona humana. 

1914. La participación se realiza ante todo con la dedicación a las tareas cuya 
responsabilidad personal se asume: por la atención prestada a la educación de su familia, por 
la responsabilidad en su trabajo, el hombre participa en el bien de los demás y de la sociedad 
(cf CA 43). 

1915. Los ciudadanos deben cuanto sea posible tomar parte activa en la vida pública. Las 
modalidades de esta participación pueden variar de un país a otro o de una cultura a otra. 
“Es de alabar la conducta de las naciones en las que la mayor parte posible de los ciudadanos 
participa con verdadera libertad en la vida pública” (GS 31, 3). 

1916. La participación de todos en la promoción del bien común implica, como todo deber 
ético, una conversión, renovada sin cesar, de los miembros de la sociedad. El fraude y otros 
subterfugios mediante los cuales algunos escapan a la obligación de la ley y a las 
prescripciones del deber social deben ser firmemente condenados por incompatibles con 
las exigencias de la justicia. Es preciso ocuparse del desarrollo de instituciones que mejoran 
las condiciones de la vida humana (cf GS 30, 1). 

1917. Corresponde a los que ejercen la autoridad reafirmar los valores que engendran 
confianza en los miembros del grupo y los estimulan a ponerse al servicio de sus semejantes. 
La participación comienza por la educación y la cultura. “Podemos pensar, con razón, que la 
suerte futura de la humanidad está en manos de aquellos que sean capaces de transmitir a 
las generaciones venideras razones para vivir y para esperar” (GS 31, 3). 

RESUMEN 

1918. “No hay autoridad que no provenga de Dios, y las que existen, por Dios han sido 
constituidas” (Rm 13, 1). 

1919. Toda comunidad humana necesita una autoridad para mantenerse y desarrollarse. 

1920. “La comunidad política y la autoridad pública se fundan en la naturaleza humana y por 
ello pertenecen al orden querido por Dios” (GS 74, 3). 

1921. La autoridad se ejerce de manera legítima si se aplica a la prosecución del bien común 
de la sociedad. Para alcanzarlo debe emplear medios moralmente aceptables. 

1922. La diversidad de regímenes políticos es legítima, con tal que promuevan el bien de la 
comunidad. 



 

- 7 - 

1923. La autoridad política debe actuar dentro de los límites del orden moral y debe 
garantizar las condiciones del ejercicio de la libertad. 

1924. El bien común comprende “el conjunto de aquellas condiciones de la vida social que 
permiten a los grupos y a cada uno de sus miembros conseguir más plena y fácilmente su 
propia perfección” (GS 26, 1). 

1925. El bien común comporta tres elementos esenciales: el respeto y la promoción de los 
derechos fundamentales de la persona; la prosperidad o el desarrollo de los bienes espirituales 
y temporales de la sociedad; la paz y la seguridad del grupo y de sus miembros. 

1926. La dignidad de la persona humana implica la búsqueda del bien común. Cada cual debe 
preocuparse por suscitar y sostener instituciones que mejoren las condiciones de la vida 
humana. 

1927. Corresponde al Estado defender y promover el bien común de la sociedad civil. El bien 
común de toda la familia humana requiere una organización de la sociedad internacional. 

 

Artículo 3.- LA JUSTICIA SOCIAL 

1928. La sociedad asegura la justicia social cuando realiza las condiciones que permiten a 
las asociaciones y a cada uno conseguir lo que les es debido según su naturaleza y su 
vocación. La justicia social está ligada al bien común y al ejercicio de la autoridad. 

I. EL RESPETO DE LA PERSONA HUMANA 

1929. La justicia social sólo puede ser conseguida sobre la base del respeto de la dignidad 
trascendente del hombre. La persona representa el fin último de la sociedad, que está 
ordenada a él: 

La defensa y la promoción de la dignidad humana “nos han sido confiadas por el Creador, y de las que son 

rigurosa y responsablemente deudores los hombres y mujeres en cada coyuntura de la historia” (SRS 47). 

1930. El respeto de la persona humana implica el de los derechos que se derivan de su 
dignidad de criatura. Estos derechos son anteriores a la sociedad y se imponen a ella. 
Fundan la legitimidad moral de toda autoridad: menospreciándolos o negándose a 
reconocerlos en su legislación positiva, una sociedad mina su propia legitimidad moral (cf 
PT 65). Sin este respeto, una autoridad sólo puede apoyarse en la fuerza o en la violencia 
para obtener la obediencia de sus súbditos. Corresponde a la Iglesia recordar estos derechos 
a los hombres de buena voluntad y distinguirlos de reivindicaciones abusivas o falsas. 

1931. El respeto a la persona humana pasa por el respeto del principio: “Que cada uno, sin 
ninguna excepción, debe considerar al prójimo como ‘otro yo’, cuidando, en primer lugar, de 
su vida y de los medios necesarios para vivirla dignamente” (GS 27, 1). Ninguna legislación 
podría por sí misma hacer desaparecer los temores, los prejuicios, las actitudes de soberbia 
y de egoísmo que obstaculizan el establecimiento de sociedades verdaderamente fraternas. 



 

- 8 - 

Estos comportamientos sólo cesan con la caridad que ve en cada hombre un “prójimo”, un 
hermano. 

1932. El deber de hacerse prójimo de los demás y de servirlos activamente se hace más 
acuciante todavía cuando éstos están más necesitados en cualquier sector de la vida 
humana. “Cuanto hicisteis a uno de estos hermanos míos más pequeños, a mí me lo hicisteis” 
(Mt 25, 40). 

1933. Este mismo deber se extiende a los que piensan y actúan diversamente de nosotros. 
La enseñanza de Cristo exige incluso el perdón de las ofensas. Extiende el mandamiento del 
amor que es el de la nueva ley a todos los enemigos (cf Mt 5, 43-44). La liberación en el 
espíritu del Evangelio es incompatible con el odio al enemigo en cuanto persona, pero no 
con el odio al mal que hace en cuanto enemigo. 

II. IGUALDAD Y DIFERENCIAS ENTRE LOS HOMBRES 

1934. Creados a imagen del Dios único y dotados de una misma alma racional, todos los 
hombres poseen una misma naturaleza y un mismo origen. Rescatados por el sacrificio de 
Cristo, todos son llamados a participar en la misma bienaventuranza divina: todos gozan por 
tanto de una misma dignidad. 

1935. La igualdad entre los hombres se deriva esencialmente de su dignidad personal y de 
los derechos que dimanan de ella: 

Hay que superar y eliminar, como contraria al plan de Dios, toda forma de discriminación en los derechos 

fundamentales de la persona, ya sea social o cultural, por motivos de sexo, raza, color, condición social, lengua 

o religión (GS 29, 2). 

1936. Al venir al mundo, el hombre no dispone de todo lo que es necesario para el desarrollo 
de su vida corporal y espiritual. Necesita de los demás. Ciertamente hay diferencias entre 
los hombres por lo que se refiere a la edad, a las capacidades físicas, a las aptitudes 
intelectuales o morales, a las circunstancias de que cada uno se pudo beneficiar, a la 
distribución de las riquezas (cf GS 29, 2). Los “talentos” no están distribuidos por igual (cf 
Mt 25, 14-30; Lc 19, 11-27). 

1937. Estas diferencias pertenecen al plan de Dios, que quiere que cada uno reciba de otro 
aquello que necesita, y que quienes disponen de “talentos” particulares comuniquen sus 
beneficios a los que los necesiten. Las diferencias alientan y con frecuencia obligan a las 
personas a la magnanimidad, a la benevolencia y a la comunicación. Incitan a las culturas a 
enriquecerse unas a otras: 

Yo no doy todas las virtudes por igual a cada uno... hay muchos a los que distribuyo de tal manera, esto a uno, 

aquello a otro... A uno la caridad, a otro la justicia, a éste la humildad, a aquél una fe viva... En cuanto a los bienes 

temporales las cosas necesarias para la vida humana las he distribuido con la mayor desigualdad, y no he 

querido que cada uno posea todo lo que le era necesario para que los hombres tengan así ocasión, por 

necesidad, de practicar la caridad unos con otros... He querido que unos necesitasen de otros y que fuesen mis 

servidores para la distribución de las gracias y de las liberalidades que han recibido de mí (S. Catalina de Siena, 

dial. 1, 7). 



 

- 9 - 

1938. Existen también desigualdades escandalosas que afectan a millones de hombres y 
mujeres. Están en abierta contradicción con el Evangelio: 

La igual dignidad de las personas exige que se llegue a una situación de vida más humana y más justa. Pues las 

excesivas desigualdades económicas y sociales entre los miembros o los pueblos de una única familia humana 

resultan escandalosas y se oponen a la justicia social, a la equidad, a la dignidad de la persona humana y 

también a la paz social e internacional (GS 29, 3). 

III. LA SOLIDARIDAD HUMANA 

1939. El principio de solidaridad, expresado también con el nombre de “amistad” o “caridad 
social”, es una exigencia directa de la fraternidad humana y cristiana (cf SRS 38-40; CA 10): 

Un error, “hoy ampliamente extendido, es el olvido de esta ley de solidaridad humana y de caridad, dictada e 

impuesta tanto por la comunidad de origen y la igualdad de la naturaleza racional en todos los hombres, 

cualquiera que sea el pueblo a que pertenezca, como por el sacrificio de redención ofrecido por Jesucristo en 

el altar de la cruz a su Padre del cielo, en favor de la humanidad pecadora” (Pío XII, enc. “Summi pontificatus”). 

1940. La solidaridad se manifiesta en primer lugar en la distribución de bienes y la 
remuneración del trabajo. Supone también el esfuerzo en favor de un orden social más justo 
en el que las tensiones puedan ser mejor resueltas, y donde los conflictos encuentren más 
fácilmente su salida negociada. 

1941. Los problemas socio-económicos sólo pueden ser resueltos con la ayuda de todas las 
formas de solidaridad: solidaridad de los pobres entre sí, de los ricos y los pobres, de los 
trabajadores entre sí, de los empresarios y los empleados, solidaridad entre las naciones y 
entre los pueblos. La solidaridad internacional es una exigencia del orden moral. En buena 
medida, la paz del mundo depende de ella. 

1942. La virtud de la solidaridad va más allá de los bienes materiales. Difundiendo los 
bienes espirituales de la fe, la Iglesia ha favorecido a la vez el desarrollo de los bienes 
temporales, al cual con frecuencia ha abierto vías nuevas. Así se han verificado a lo largo de 
los siglos las palabras del Señor: “Buscad primero su Reino y su justicia, y todas esas cosas 
se os darán por añadidura” (Mt 6, 33): 

Desde hace dos mil años vive y persevera en el alma de la Iglesia ese sentimiento que ha impulsado e impulsa 

todavía a las almas hasta el heroísmo caritativo de los monjes agricultores, de los libertadores de esclavos, de 

los que atienden enfermos, de los mensajeros de fe, de civilización, de ciencia, a todas las generaciones y a 

todos los pueblos con el fin de crear condiciones sociales capaces de hacer posible a todos una vida digna del 

hombre y del cristiano (Pío XII, discurso de 1 junio 1941). 

RESUMEN 

1943. La sociedad asegura la justicia social procurando las condiciones que permitan a las 
asociaciones y a los individuos obtener lo que les es debido. 

1944. El respeto de la persona humana considera al prójimo como “otro yo”. Supone el respeto 
de los derechos fundamentales que se derivan de la dignidad intrínseca de la persona. 



 

- 10 - 

1945. La igualdad entre los hombres se vincula a la dignidad de la persona y a los derechos 
que de ésta se derivan. 

1946. Las diferencias entre las personas obedecen al plan de Dios que quiere que nos 
necesitemos los unos a los otros. Esas diferencias deben alentar la caridad. 

1947. La igual dignidad de las personas humanas exige el esfuerzo para reducir las excesivas 
desigualdades sociales y económicas. Impulsa a la desaparición de las desigualdades inicuas. 

1948. La solidaridad es una virtud eminentemente cristiana. Es ejercicio de comunicación de 
los bienes espirituales aún más que comunicación de bienes materiales. 

 

CAPÍTULO TERCERO: 
 LA SALVACIÓN DE DIOS: LA LEY Y LA GRACIA 

1949. El hombre, llamado a la bienaventuranza, pero herido por el pecado, necesita la 
salvación de Dios. La ayuda divina le viene en Cristo por la ley que lo dirige y en la gracia 
que lo sostiene: 

Trabajad con temor y temblor por vuestra salvación, pues Dios es quien obra en vosotros el querer y el obrar 

como bien parece (Flp 2, 12-23). 

 

Artículo 1.- LA LEY MORAL 

1950. La ley moral es obra de la Sabiduría divina. Se la puede definir, en el sentido bíblico, 
como una instrucción paternal, una pedagogía de Dios. Prescribe al hombre los caminos, las 
reglas de conducta que llevan a la bienaventuranza prometida; proscribe los caminos del 
mal que apartan de Dios y de su amor. Es a la vez firme en sus preceptos y amable en sus 
promesas. 

1951. La ley es una regla de conducta proclamada por la autoridad competente para el bien 
común. La ley moral supone el orden racional establecido entre las criaturas, para su bien y 
con miras a su fin, por el poder, la sabiduría y la bondad del Creador. Toda ley tiene en la ley 
eterna su verdad primera y última. La ley es declarada y establecida por la razón como una 
participación en la providencia del Dios vivo, Creador y Redentor de todos. “Esta ordenación 
de la razón es lo que se llama la ley” (León XIII, enc. “Libertas praestantissimum”; citando a 
Santo Tomás de Aquino, s. th. 1-2, 90, 1): 

El hombre es el único entre todos los seres animados que puede gloriarse de haber sido digno de recibir de 

Dios una ley: Animal dotado de razón, capaz de comprender y de discernir, regular su conducta disponiendo 

de su libertad y de su razón, en la sumisión al que le ha entregado todo (Tertuliano, Marc. 2, 4). 

1952. Las expresiones de la ley moral son diversas, y todas están coordinadas entre sí: La 
ley eterna, fuente en Dios de todas las leyes; la ley natural; la ley revelada, que comprende 
la Ley antigua y la Ley nueva o evangélica; finalmente, las leyes civiles y eclesiásticas. 



 

- 11 - 

1953. La ley moral tiene en Cristo su plenitud y su unidad. Jesucristo es en persona el camino 
de la perfección. Es el fin de la Ley, porque sólo Él enseña y da la justicia de Dios: “Porque el 
fin de la ley es Cristo para justificación de todo creyente” (Rm 10, 4). 

I. LA LEY MORAL NATURAL 

1954. El hombre participa de la sabiduría y la bondad del Creador que le confiere el dominio 
de sus actos y la capacidad de gobernarse con miras a la verdad y al bien. La ley natural 
expresa el sentido moral original que permite al hombre discernir mediante la razón lo que 
son el bien y el mal, la verdad y la mentira: 

La ley natural está inscrita y grabada en el alma de todos y cada uno de los hombres porque es la razón humana 

que ordena hacer el bien y prohíbe pecar... Pero esta prescripción de la razón humana no podría tener fuerza 

de ley si no fuese la voz y el intérprete de una razón más alta a la que nuestro espíritu y nuestra libertad deben 

estar sometidos (León XIII, enc. “Libertas praestantissimum”). 

1955. La ley “divina y natural” (GS 89, 1), muestra al hombre el camino que debe seguir para 
practicar el bien y alcanzar su fin. La ley natural contiene los preceptos primeros y 
esenciales que rigen la vida moral. Tiene por raíz la aspiración y la sumisión a Dios, fuente y 
juez de todo bien, así como el sentido del prójimo como igual a sí mismo. Está expuesta, en 
sus principales preceptos, en el Decálogo. Esta ley se llama natural no por referencia a la 
naturaleza de los seres irracionales, sino porque la razón que la proclama pertenece 
propiamente a la naturaleza humana: 

¿Dónde, pues, están inscritas estas normas sino en el libro de esa luz que se llama la Verdad? Allí está escrita 

toda ley justa, de allí pasa al corazón del hombre que cumple la justicia; no que ella emigre a él, sino que en él 

pone su impronta a la manera de un sello que de un anillo pasa a la cera, pero sin dejar el anillo (S. Agustín, 

Trin. 14, 15, 21). 

La ley natural no es otra cosa que la luz de la inteligencia puesta en nosotros por Dios; por ella conocemos lo 

que es preciso hacer y lo que es preciso evitar. Esta luz o esta ley, Dios la ha dado a la creación (S. Tomás de A., 

dec. praec. 1). 

1956. La ley natural, presente en el corazón de todo hombre y establecida por la razón, es 
universal en sus preceptos, y su autoridad se extiende a todos los hombres. Expresa la 
dignidad de la persona y determina la base de sus derechos y sus deberes fundamentales: 

Existe ciertamente una verdadera ley: la recta razón. Es conforme a la naturaleza, extendida a todos los 

hombres; es inmutable y eterna; sus órdenes imponen deber; sus prohibiciones apartan de la falta... Es un 

sacrilegio sustituirla por una ley contraria; está prohibido dejar de aplicar una sola de sus disposiciones; en 

cuanto a abrogarla enteramente, nadie tiene la posibilidad de ello (Cicerón, rep. 3, 22, 33). 

1957. La aplicación de la ley natural varía mucho; puede exigir una reflexión adaptada a la 
multiplicidad de las condiciones de vida según los lugares, las épocas y las circunstancias. 
Sin embargo, en la diversidad de culturas, la ley natural permanece como una norma que 
une entre sí a los hombres y les impone, por encima de las diferencias inevitables, principios 
comunes. 

1958. La ley natural es inmutable (cf GS 10) y permanente a través de las variaciones de la 
historia; subsiste bajo el flujo de ideas y costumbres y sostiene su progreso. Las normas que 



 

- 12 - 

la expresan permanecen substancialmente valederas. Incluso cuando se llega a renegar de 
sus principios, no se la puede destruir ni arrancar del corazón del hombre. Resurge siempre 
en la vida de individuos y sociedades: 

El robo está ciertamente sancionado por tu ley, Señor, y por la ley que está escrita en el corazón del hombre, y 

que la misma iniquidad no puede borrar (S. Agustín, conf. 2, 4, 9). 

1959. La ley natural, obra maravillosa del Creador, proporciona los fundamentos sólidos 
sobre los que el hombre puede construir el edificio de las normas morales que guían sus 
decisiones. Establece también la base moral indispensable para la edificación de la 
comunidad de los hombres. Finalmente proporciona la base necesaria a la ley civil que se 
adhiere a ella, bien mediante una reflexión que extrae las conclusiones de sus principios, 
bien mediante adiciones de naturaleza positiva y jurídica. 

1960. Los preceptos de la ley natural no son percibidos por todos de una manera clara e 
inmediata. En la situación actual, la gracia y la revelación son necesarias al hombre pecador 
para que las verdades religiosas y morales puedan ser conocidas “de todos y sin dificultad, 
con una firme certeza y sin mezcla de error” (Pío XII, enc. “Humani generis”: DS 3876). La 
ley natural proporciona a la Ley revelada y a la gracia un cimiento preparado por Dios y 
armonizado con la obra del Espíritu. 

II. LA LEY ANTIGUA 

1961. Dios, nuestro Creador y Redentor, eligió a Israel como su pueblo y le reveló su Ley, 
preparando así la venida de Cristo. La Ley de Moisés contiene muchas verdades 
naturalmente accesibles a la razón. Estas están declaradas y autentificadas en el marco de 
la Alianza de la salvación. 

1962. La Ley antigua es el primer estado de la Ley revelada. Sus prescripciones morales 
están resumidas en los Diez mandamientos. Los preceptos del Decálogo establecen los 
fundamentos de la vocación del hombre, formado a imagen de Dios. Prohíben lo que es 
contrario al amor de Dios y del prójimo, y prescriben lo que le es esencial. El Decálogo es 
una luz ofrecida a la conciencia de todo hombre para manifestarle la llamada y los caminos 
de Dios, y para protegerle contra el mal: 

Dios escribió en las tablas de la Ley lo que los hombres no leían en sus corazones (S. Agustín, Sal. 57, 1). 

1963. Según la tradición cristiana, la Ley santa (cf. Rm 7, 12), espiritual (cf Rm 7, 14) y buena 
(cf Rm 7, 16) es todavía imperfecta. Como un pedagogo (cf Ga 3, 24) muestra lo que es 
preciso hacer, pero no da de suyo la fuerza, la gracia del Espíritu para cumplirlo. A causa del 
pecado, que ella no puede quitar, no deja de ser una ley de servidumbre. Según S. Pablo tiene 
por función principal denunciar y manifestar el pecado, que forma una “ley de 
concupiscencia” (cf Rm 7) en el corazón del hombre. No obstante, la Ley constituye la 
primera etapa en el camino del Reino. Prepara y dispone al pueblo elegido y a cada cristiano 
a la conversión y a la fe en el Dios Salvador. Proporciona una enseñanza que subsiste para 
siempre, como la Palabra de Dios. 

1964. La Ley antigua es una preparación para el Evangelio. “La ley es profecía y pedagogía 
de las realidades venideras” (S. Ireneo, haer. 4, 15, 1). Profetiza y presagia la obra de 
liberación del pecado que se realizará con Cristo; suministra al Nuevo Testamento las 



 

- 13 - 

imágenes, los “tipos”, los símbolos para expresar la vida según el Espíritu. La Ley se 
completa mediante la enseñanza de los libros sapienciales y de los profetas, que la orientan 
hacia la Nueva Alianza y el Reino de los cielos. 

Hubo..., bajo el régimen de la antigua alianza, gentes que poseían la caridad y la gracia del Espíritu Santo y 

aspiraban ante todo a las promesas espirituales y eternas, en lo cual se adherían a la ley nueva. Y al contrario, 

existen, en la nueva alianza, hombres carnales, alejados todavía de la perfección de la ley nueva: para incitarlos 

a las obras virtuosas, el temor del castigo y ciertas promesas temporales han sido necesarias incluso bajo la 

nueva alianza. En todo caso, aunque la ley antigua prescribía la caridad, no daba el Espíritu Santo, por el cual 

“la caridad es difundida en nuestros corazones” (Rm 5, 5) (S. Tomás de A., s. th. 1-2, 107, 1 ad 2). 

III. LA LEY NUEVA O LEY EVANGÉLICA 

1965. La Ley nueva o Ley evangélica es la perfección aquí abajo de la ley divina, natural y 
revelada. Es obra de Cristo y se expresa particularmente en el Sermón de la Montaña. Es 
también obra del Espíritu Santo, y por él viene a ser la ley interior de la caridad: “Concertaré 
con la casa de Israel una alianza nueva... pondré mis leyes en su mente, en sus corazones las 
grabaré; y yo seré su Dios y ellos serán mi pueblo” (Hb 8, 8-10; cf Jr 31, 31-34). 

1966. La Ley nueva es la gracia del Espíritu Santo dada a los fieles mediante la fe en Cristo. 
Actúa por la caridad, utiliza el Sermón del Señor para enseñarnos lo que hay que hacer, y los 
sacramentos para comunicarnos la gracia de realizarlo: 

El que quiera meditar con piedad y perspicacia el Sermón que nuestro Señor pronunció en la montaña, según 

lo leemos en el Evangelio de S. Mateo, encontrará en él sin duda alguna la carta perfecta de la vida cristiana... 

Este Sermón contiene todos los preceptos propios para guiar la vida cristiana (S. Agustín, serm. Dom. 1, 1). 

1967. La Ley evangélica “da cumplimiento” (cf Mt 5, 17-19) purifica, supera, y lleva a su 
perfección la Ley antigua. En las “Bienaventuranzas” da cumplimiento a las promesas divinas 
elevándolas y ordenándolas al “Reino de los cielos”. Se dirige a los que están dispuestos a 
acoger con fe esta esperanza nueva: los pobres, los humildes, los afligidos, los limpios de 
corazón, los perseguidos a causa de Cristo, trazando así los caminos sorprendentes del 
Reino. 

1968. La Ley evangélica lleva a plenitud los mandamientos de la Ley. El Sermón del monte, 
lejos de abolir o devaluar las prescripciones morales de la Ley antigua, extrae de ella sus 
virtualidades ocultas y hace surgir de ella nuevas exigencias: revela toda su verdad divina y 
humana. No añade preceptos exteriores nuevos, pero llega a reformar la raíz de los actos, el 
corazón, donde el hombre elige entre lo puro y lo impuro (cf Mt 15, 18-19), donde se forman 
la fe, la esperanza y la caridad, y con ellas las otras virtudes. El Evangelio conduce así la Ley 
a su plenitud mediante la imitación de la perfección del Padre celestial (cf Mt 5, 48), 
mediante el perdón de los enemigos y la oración por los perseguidores, según el modelo de 
la generosidad divina (cf Mt 5, 44). 

1969. La Ley nueva práctica los actos de la religión: la limosna, la oración y el ayuno, 
ordenándolos al “Padre que ve en lo secreto” por oposición al deseo “de ser visto por los 
hombres” (cf Mt 6, 16; 16-18). Su oración es el Padre Nuestro (Mt 6, 9-13). 

1970. La Ley evangélica entraña la elección decisiva entre “los dos caminos” (cf Mt 7, 13-
14) y la práctica de las palabras del Señor (cf Mt 7, 21-27); está resumida en la regla de oro: 



 

- 14 - 

“Todo cuanto queráis que os hagan los hombres, hacédselo también vosotros; porque ésta 
es la Ley y los profetas” (Mt 7, 12; cf Lc 6, 31). 

Toda la Ley evangélica está contenida en el “mandamiento nuevo” de Jesús (Jn 13, 34): 
amarnos los unos a los otros como Él nos ha amado (cf Jn 15, 12). 

1971. Al Sermón del monte conviene añadir la catequesis moral de las enseñanzas 
apostólicas, como Rm 12-15; 1 Co 12-13; Col 3-4; Ef 4-5, etc. Esta doctrina transmite la 
enseñanza del Señor con la autoridad de los apóstoles, especialmente exponiendo las 
virtudes que se derivan de la fe en Cristo y que anima la caridad, el principal don del Espíritu 
Santo. “Vuestra caridad sea sin fingimiento... amándoos cordialmente los unos a los otros... 
con la alegría de la esperanza; constantes en la tribulación; perseverantes en la oración; 
compartiendo las necesidades de los santos; practicando la hospitalidad” (Rm 12, 9-13). 
Esta catequesis nos enseña también a tratar los casos de conciencia a la luz de nuestra 
relación con Cristo y con la Iglesia (cf Rm 14; 1 Co 5-10). 

1972. La Ley nueva es llamada ley de amor, porque hace obrar por el amor que infunde el 
Espíritu Santo más que por el temor; ley de gracia, porque confiere la fuerza de la gracia 
para obrar mediante la fe y los sacramentos; ley de libertad (cf St 1, 25; 2, 12), porque nos 
libera de las observancias rituales y jurídicas de la Ley antigua, nos inclina a obrar 
espontáneamente bajo el impulso de la caridad y nos hace pasar de la condición del siervo 
“que ignora lo que hace su señor”, a la de amigo de Cristo, “porque todo lo que he oído a mi 
Padre os lo he dado a conocer” (Jn 15, 15), o también a la condición de hijo heredero (cf Ga 
4, 1-7.21-31; Rm 8, 15). 

1973. Más allá de sus preceptos, la Ley nueva contiene los consejos evangélicos. La distinción 
tradicional entre mandamientos de Dios y consejos evangélicos se establece por relación a 
la caridad perfección de la vida cristiana. Los preceptos están destinados a apartar lo que es 
incompatible con la caridad. Los consejos tienen por fin apartar lo que, incluso sin serle 
contrario, puede constituir un impedimento al desarrollo de la caridad (cf S. Tomás de 
Aquino, s.th. 2-2, 184, 3). 

1974. Los consejos evangélicos manifiestan la plenitud viva de una caridad que nunca se 
sacia. Atestiguan su fuerza y estimulan nuestra prontitud espiritual. La perfección de la Ley 
nueva consiste esencialmente en los preceptos del amor de Dios y del prójimo. Los consejos 
indican vías más directas, medios más apropiados, y han de practicarse según la vocación 
de cada uno: 

(Dios) no quiere que cada uno observe todos los consejos sino solamente los que son convenientes según la 

diversidad de las personas, los tiempos, las ocasiones, y las fuerzas, como la caridad lo requiera. Porque es ésta 

la que, como reina de todas las virtudes, de todos los mandamientos, de todos los consejos, y en suma de todas 

las leyes y de todas las acciones cristianas, la que da a todos y a todas rango, orden, tiempo y valor (S. Francisco 

de Sales, amor 8, 6). 

RESUMEN 

1975. Según la Sagrada Escritura, la ley es una instrucción paternal de Dios que prescribe al 
hombre los caminos que llevan a la bienaventuranza prometida y proscribe los caminos del 
mal. 



 

- 15 - 

1976. “La ley es una ordenación de la razón para el bien común, promulgada por el que está 
a cargo de la comunidad” (S. Tomás de Aquino, s. th. 1-2, 90, 4). 

1977. Cristo es el fin de la ley (cf Rm 10, 4); sólo Él enseña y otorga la justicia de Dios. 

1978. La ley natural es una participación en la sabiduría y la bondad de Dios por parte del 
hombre, formado a imagen de su Creador. Expresa la dignidad de la persona humana y 
constituye la base de sus derechos y sus deberes fundamentales. 

1979. La ley natural es inmutable, permanente a través de la historia. Las normas que la 
expresan son siempre substancialmente válidas. Es la base necesaria para la edificación de las 
normas morales y la ley civil. 

1980. La Ley antigua es la primera etapa de la Ley revelada. Sus prescripciones morales se 
resumen en los diez mandamientos. 

1981. La Ley de Moisés contiene muchas verdades naturalmente accesibles a la razón. Dios las 
ha revelado porque los hombres no las leían en su corazón. 

1982. La Ley antigua es una preparación al Evangelio. 

1983. La Ley nueva es la gracia del Espíritu Santo recibida mediante la fe en Cristo, que opera 
por la caridad. Se expresa especialmente en el Sermón del Señor en la montaña y utiliza los 
sacramentos para comunicarnos la gracia. 

1984. La Ley evangélica cumple, supera y lleva a su perfección la Ley antigua: sus promesas 
mediante las bienaventuranzas del Reino de los cielos, sus mandamientos, reformando el 
corazón que es la raíz de los actos. 

1985. La Ley nueva es ley de amor, ley de gracia, ley de libertad. 

1986. Más allá de sus preceptos, la Ley nueva contiene los consejos evangélicos. “La santidad 
de la Iglesia también se fomenta de manera especial con los múltiples consejos que el Señor 
propone en el Evangelio a sus discípulos para que los practiquen” (LG 42). 

 

Artículo 2.- GRACIA Y JUSTIFICACIÓN 

I. LA JUSTIFICACIÓN 

1987. La gracia del Espíritu Santo tiene el poder de santificarnos, es decir, de lavarnos de 
nuestros pecados y comunicarnos “la justicia de Dios por la fe en Jesucristo” (Rm 3, 22) y 
por el Bautismo (cf Rm 6, 3-4): 

Y si hemos muerto con Cristo, creemos que también viviremos con él, sabiendo que Cristo, una vez resucitado 

de entre los muertos, ya no muere más, y que la muerte no tiene ya señorío sobre él. Su muerte fue un morir al 

pecado, de una vez para siempre, mas su vida, es un vivir para Dios. Así también vosotros, consideraos como 

muertos al pecado y vivos para Dios en Cristo Jesús (Rm 6, 8-11). 



 

- 16 - 

1988. Por el poder del Espíritu Santo participamos en la Pasión de Cristo, muriendo al 
pecado, y en su Resurrección, naciendo a una vida nueva; somos miembros de su Cuerpo 
que es la Iglesia (cf 1 Co 12), sarmientos unidos a la Vid que es él mismo (cf Jn 15, 1-4): 

Por el Espíritu Santo participamos de Dios. Por la participación del Espíritu venimos a ser partícipes de la 

naturaleza divina... Por eso, aquellos en quienes habita el Espíritu están divinizados (S. Atanasio, ep. Serap. 1, 

24). 

1989. La primera obra de la gracia del Espíritu Santo es la conversión, que obra la 
justificación según el anuncio de Jesús al comienzo del Evangelio: “Convertíos porque el 
Reino de los cielos está cerca” (Mt 4, 17). Movido por la gracia, el hombre se vuelve a Dios y 
se aparta del pecado, acogiendo así el perdón y la justicia de lo alto. “La justificación entraña, 
por tanto, el perdón de los pecados, la santificación y la renovación del hombre interior” (Cc. 
de Trento: DS 1528). 

1990. La justificación arranca al hombre del pecado que contradice al amor de Dios, y 
purifica su corazón. La justificación es prolongación de la iniciativa misericordiosa de Dios 
que otorga el perdón. Reconcilia al hombre con Dios, libera de la servidumbre del pecado y 
sana. 

1991. La justificación es, al mismo tiempo, acogida de la justicia de Dios por la fe en 
Jesucristo. La justicia designa aquí la rectitud del amor divino. Con la justificación son 
difundidas en nuestros corazones la fe, la esperanza y la caridad, y nos es concedida la 
obediencia a la voluntad divina. 

1992. La justificación nos fue merecida por la pasión de Cristo, que se ofreció en la cruz como 
hostia viva, santa y agradable a Dios y cuya sangre vino a ser instrumento de propiciación 
por los pecados de todos los hombres. La justificación es concedida por el bautismo, 
sacramento de la fe. Nos asemeja a la justicia de Dios que nos hace interiormente justos por 
el poder de su misericordia. Tiene por fin la gloria de Dios y de Cristo, y el don de la vida 
eterna (cf Cc. de Trento: DS 1529): 

Pero ahora, independientemente de la ley, la justicia de Dios se ha manifestado, atestiguada por la ley y los 

profetas justicia de Dios por la fe en Jesucristo, para todos los que creen -pues no hay diferencia alguna; todos 

pecaron y están privados de la gloria de Dios- y son justificados por el don de su gracia en virtud de la redención 

realizada en Cristo Jesús, a quien Dios exhibió como instrumento de propiciación por su propia sangre, 

mediante la fe, para mostrar su justicia, pasando por alto los pecados cometidos anteriormente, en el tiempo 

de la paciencia de Dios; en orden a mostrar su justicia en el tiempo presente, para ser él justo y justificador del 

que cree en Jesús (Rm 3, 21-26). 

1993. La justificación establece la colaboración entre la gracia de Dios y la libertad del 
hombre. Por parte del hombre se expresa en el asentimiento de la fe a la Palabra de Dios que 
lo invita a la conversión, y en la cooperación de la caridad al impulso del Espíritu Santo que 
lo previene y lo custodia: 

Cuando Dios toca el corazón del hombre mediante la iluminación del Espíritu Santo, el hombre no está sin 

hacer nada al recibir esta inspiración, que por otra parte puede rechazar; y, sin embargo, sin la gracia de Dios, 

tampoco puede dirigirse, por su voluntad libre, hacia la justicia delante de Él (Cc. de Trento: DS 1525). 



 

- 17 - 

1994. La justificación es la obra más excelente del amor de Dios, manifestado en Cristo Jesús 
y concedido por el Espíritu Santo. S. Agustín afirma que “la justificación del impío es una 
obra más grande que la creación del cielo y de la tierra”, porque “el cielo y la tierra pasarán, 
mientras la salvación y la justificación de los elegidos permanecerán” (ev. Jo. 72, 3). Dice 
incluso que la justificación de los pecadores supera a la creación de los ángeles en la justicia 
porque manifiesta una misericordia mayor. 

1995. El Espíritu Santo es el maestro interior. Haciendo nacer al “hombre interior” (Rm 7, 
22; Ef 3, 16), la justificación implica la santificación de todo el ser: 

Si en otros tiempos ofrecisteis vuestros miembros como esclavos a la impureza y al desorden hasta 

desordenaros, ofrecedlos igualmente ahora a la justicia para la santidad... al presente, libres del pecado y 

esclavos de Dios, fructificáis para la santidad; y el fin, la vida eterna (Rm 6, 19.22). 

II. LA GRACIA 

1996. Nuestra justificación es obra de la gracia de Dios. La gracia es el favor, el auxilio 
gratuito que Dios nos da para responder a su llamada: llegar a ser hijos de Dios (cf Jn 1, 12-
18), hijos adoptivos (cf Rm 8, 14-17), partícipes de la naturaleza divina (cf 2 P 1, 3-4), de la 
vida eterna (cf Jn 17, 3). 

1997. La gracia es una participación en la vida de Dios. Nos introduce en la intimidad de la 
vida trinitaria: por el Bautismo el cristiano participa de la gracia de Cristo, Cabeza de su 
Cuerpo. Como “hijo adoptivo” puede ahora llamar “Padre” a Dios, en unión con el Hijo único. 
Recibe la vida del Espíritu que le infunde la caridad y que forma la Iglesia. 

1998. Esta vocación a la vida eterna es sobrenatural. Depende enteramente de la iniciativa 
gratuita de Dios, porque sólo Él puede revelarse y darse a sí mismo. Sobrepasa las 
capacidades de la inteligencia y las fuerzas de la voluntad humana, como las de toda creatura 
(cf 1 Co 2, 7-9). 

1999. La gracia de Cristo es el don gratuito que Dios nos hace de su vida infundida por el 
Espíritu Santo en nuestra alma para sanarla del pecado y santificarla: es la gracia 
santificante o divinizadora, recibida en el Bautismo. Es en nosotros la fuente de la obra de 
santificación (cf Jn 4, 14; 7, 38-39): 

Por tanto, el que está en Cristo es una nueva creación, pasó lo viejo, todo es nuevo. Y todo proviene de Dios, 

que nos reconcilió consigo por Cristo (2 Co 5, 17-18). 

2000. La gracia santificante es un don habitual, una disposición estable y sobrenatural que 
perfecciona al alma para hacerla capaz de vivir con Dios, de obrar por su amor. Se debe 
distinguir entre la gracia habitual, disposición permanente para vivir y obrar según la 
vocación divina, y las gracias actuales, que designan las intervenciones divinas que están en 
el origen de la conversión o en el curso de la obra de la santificación. 

2001. La preparación del hombre para acoger la gracia es ya una obra de la gracia. Esta es 
necesaria para suscitar y sostener nuestra colaboración a la justificación mediante la fe y a 
la santificación mediante la caridad. Dios completa en nosotros lo que Él mismo comenzó, 
“porque él, por su acción, comienza haciendo que nosotros queramos; y termina cooperando 
con nuestra voluntad ya convertida” (S. Agustín, grat. 17): 



 

- 18 - 

Ciertamente nosotros trabajamos también, pero no hacemos más que trabajar con Dios que trabaja. Porque su 

misericordia se nos adelantó para que fuésemos curados; nos sigue todavía para que, una vez sanados, seamos 

vivificados; se nos adelanta para que seamos llamados, nos sigue para que seamos glorificados; se nos adelanta 

para que vivamos según la piedad, nos sigue para que vivamos por siempre con Dios, pues sin él no podemos 

hacer nada (S. Agustín, nat. et grat. 31). 

2002. La libre iniciativa de Dios exige la respuesta libre del hombre, porque Dios creó al 
hombre a su imagen concediéndole, con la libertad, el poder de conocerle y amarle. El alma 
sólo libremente entra en la comunión del amor. Dios toca inmediatamente y mueve 
directamente el corazón del hombre. Puso en el hombre una aspiración a la verdad y al bien 
que sólo Él puede colmar. Las promesas de la “vida eterna” responden, por encima de toda 
esperanza, a esta aspiración: 

Si tú descansaste el día séptimo, al término de todas tus obras muy buenas, fue para decirnos por la voz de tu 

libro que al término de nuestras obras, “que son muy buenas” por el hecho de que eres tú quien nos las ha dado, 

también nosotros en el sábado de la vida eterna descansaremos en ti (S. Agustín, conf. 13, 36, 51). 

2003. La gracia es, ante todo y principalmente, el don del Espíritu que nos justifica y nos 
santifica. Pero la gracia comprende también los dones que el Espíritu Santo nos concede 
para asociarnos a su obra, para hacernos capaces de colaborar en la salvación de los otros y 
en el crecimiento del Cuerpo de Cristo, que es la Iglesia. Estas son las gracias sacramentales, 
dones propios de los distintos sacramentos. Son además las gracias especiales, llamadas 
también “carismas”, según el término griego empleado por S. Pablo, y que significa favor, 
don gratuito, beneficio (cf LG 12). Cualquiera que sea su carácter, a veces extraordinario, 
como el don de milagros o de lenguas, los carismas están ordenados a la gracia santificante 
y tienen por fin el bien común de la Iglesia. Están al servicio de la caridad, que edifica la 
Iglesia (cf 1 Co 12). 

2004. Entre las gracias especiales conviene mencionar las gracias de estado, que acompañan 
el ejercicio de las responsabilidades de la vida cristiana y de los ministerios en el seno de la 
Iglesia: 

Teniendo dones diferentes, según la gracia que nos ha sido dada, si es el don de profecía, ejerzámoslo en la 

medida de nuestra fe; si es el ministerio, en el ministerio; la enseñanza, enseñando; la exhortación, exhortando. 

El que da, con sencillez; el que preside, con solicitud; el que ejerce la misericordia, con jovialidad (Rm 12, 6-8). 

2005. La gracia, siendo de orden sobrenatural, escapa a nuestra experiencia y sólo puede ser 
conocida por la fe. Por tanto, no podemos fundarnos en nuestros sentimientos o nuestras 
obras para deducir de ellos que estamos justificados y salvados (cf Cc. de Trento: DS 1533-
34). Sin embargo, según las palabras del Señor: “Por sus frutos los conoceréis” (Mt 7, 20), la 
consideración de los beneficios de Dios en nuestra vida y en la vida de los santos nos ofrece 
una garantía de que la gracia está actuando en nosotros y nos incita a una fe cada vez mayor 
y a una actitud de pobreza llena de confianza: 

Una de las más bellas ilustraciones de esta actitud se encuentra en la respuesta de Santa Juana de Arco a una 

pregunta capciosa de sus jueces eclesiásticos: “Interrogada si sabía que estaba en gracia de Dios, responde: ‘si 

no lo estoy, que Dios me quiera poner en ella; si estoy, que Dios me quiera conservar en ella’” (Juana de Arco, 

proc.). 

III. EL MÉRITO 



 

- 19 - 

Manifiestas tu gloria en la asamblea de los santos, y, al coronar sus méritos, coronas tu propia obra (MR, 

prefacio de los santos, citando al “Doctor de la gracia”, S. Agustín, Sal. 102, 7). 

2006. El término “mérito” designa en general la retribución debida por parte de una 
comunidad o una sociedad a la acción de uno de sus miembros, considerada como obra 
buena u obra mala, digna de recompensa o de sanción. El mérito corresponde a la virtud de 
la justicia conforme al principio de igualdad que la rige. 

2007. Frente a Dios no hay, en el sentido de un derecho estricto, mérito por parte del 
hombre. Entre Él y nosotros, la desigualdad no tiene medida, porque nosotros lo hemos 
recibido todo de Él, nuestro Creador. 

2008. El mérito del hombre ante Dios en la vida cristiana proviene de que Dios ha dispuesto 
libremente asociar al hombre a la obra de su gracia. La acción paternal de Dios es lo primero, 
en cuanto que Él impulsa, y el libre obrar del hombre es lo segundo en cuanto que éste 
colabora, de suerte que los méritos de las obras buenas deben atribuirse a la gracia de Dios 
en primer lugar, y al fiel, seguidamente. Por otra parte, el mérito del hombre recae también 
en Dios, pues sus buenas acciones proceden, en Cristo, de las gracias prevenientes y de los 
auxilios del Espíritu Santo. 

2009. La adopción filial, haciéndonos partícipes por la gracia de la naturaleza divina, puede 
conferirnos, según la justicia gratuita de Dios, un verdadero mérito. Se trata de un derecho 
por gracia, el pleno derecho del amor, que nos hace “coherederos” de Cristo y dignos de 
obtener la “herencia prometida de la vida eterna” (Cc. de Trento: DS 1546). Los méritos de 
nuestras buenas obras son dones de la bondad divina (cf Cc. de Trento: DS 1548). “La gracia 
ha precedido; ahora se da lo que es debido... los méritos son dones de Dios” (S. Agustín, serm. 
298, 4-5). 

2010. Puesto que la iniciativa en el orden de la gracia pertenece a Dios, nadie puede merecer 
la gracia primera, en el inicio de la conversión, del perdón y de la justificación. Bajo la moción 
del Espíritu Santo y de la caridad, podemos después merecer en favor nuestro y de los demás 
gracias útiles para nuestra santificación, para el crecimiento de la gracia y de la caridad, y 
para la obtención de la vida eterna. Los mismos bienes temporales, como la salud, la amistad, 
pueden ser merecidos según la sabiduría de Dios. Estas gracias y bienes son objeto de la 
oración cristiana, la que provee a nuestra necesidad de la gracia para las acciones meritorias. 

2011. La caridad de Cristo es en nosotros la fuente de todos nuestros méritos ante Dios. La 
gracia, uniéndonos a Cristo con un amor activo, asegura el carácter sobrenatural de nuestros 
actos y, por consiguiente, su mérito tanto ante Dios como ante los hombres. Los santos han 
tenido siempre una conciencia viva de que sus méritos eran pura gracia. 

Tras el destierro en la tierra espero gozar de ti en la Patria, pero no quiero amontonar méritos para el Cielo, 

quiero trabajar sólo por vuestro amor... En el atardecer de esta vida compareceré ante ti con las manos vacías, 

Señor, porque no te pido que cuentes mis obras. Todas nuestras justicias tienen manchas a tus ojos. Por eso, 

quiero revestirme de tu propia Justicia y recibir de tu Amor la posesión eterna de ti mismo... (S. Teresa del Niño 

Jesús, ofr.). 

IV. LA SANTIDAD CRISTIANA 



 

- 20 - 

2012. “Sabemos que en todas las cosas interviene Dios para bien de los que le aman... a los 
que de antemano conoció, también los predestinó a reproducir la imagen de su Hijo, para 
que fuera él el primogénito entre muchos hermanos; y a los que predestinó, a ésos también 
los llamó; y a los que llamó, a ésos también los justificó; a los que justificó, a ésos también 
los glorificó” (Rm 8, 28-30). 

2013. “Todos los fieles, de cualquier estado o régimen de vida, son llamados a la plenitud de 
la vida cristiana y a la perfección de la caridad” (LG 40). Todos son llamados a la santidad: 
“Sed perfectos como vuestro Padre celestial es perfecto” (Mt 5, 48): 

Para alcanzar esta perfección, los creyentes han de emplear sus fuerzas, según la medida del don de Cristo, 

para entregarse totalmente a la gloria de Dios y al servicio del prójimo. Lo harán siguiendo las huellas de Cristo, 

haciéndose conformes a su imagen, y siendo obedientes en todo a la voluntad del Padre. De esta manera, la 

santidad del Pueblo de Dios producirá frutos abundantes, como lo muestra claramente en la historia de la 

Iglesia la vida de los santos (LG 40). 

2014. El progreso espiritual tiende a la unión cada vez más íntima con Cristo. Esta unión se 
llama “mística”, porque participa del misterio de Cristo mediante los sacramentos -”los 
santos misterios”- y, en Él, en el misterio de la Santísima Trinidad. Dios nos llama a todos a 
esta unión íntima con Él, aunque las gracias especiales o los signos extraordinarios de esta 
vida mística sean concedidos solamente a algunos para manifestar así el don gratuito hecho 
a todos. 

2015. El camino de la perfección pasa por la cruz. No hay santidad sin renuncia y sin 
combate espiritual (cf 2 Tm 4). El progreso espiritual implica la ascesis y la mortificación 
que conducen gradualmente a vivir en la paz y el gozo de las bienaventuranzas: 

El que asciende no cesa nunca de ir de comienzo en comienzo mediante comienzos que no tienen fin. Jamás el 

que asciende deja de desear lo que ya conoce (S. Gregorio de Nisa, hom. in Cant. 8). 

2016. Los hijos de nuestra madre la Santa Iglesia esperan justamente la gracia de la 
perseverancia final y de la recompensa de Dios, su Padre, por las obras buenas realizadas con 
su gracia en comunión con Jesús (cf Cc. de Trento: DS 1576). Siguiendo la misma norma de 
vida, los creyentes comparten la “bienaventurada esperanza” de aquellos a los que la 
misericordia divina congrega en la “Ciudad Santa, la nueva Jerusalén, que baja del cielo, de 
junto a Dios, engalanada como una novia ataviada para su esposo” (Ap 21, 2). 

RESUMEN 

2017. La gracia del Espíritu Santo nos confiere la justicia de Dios. El Espíritu, uniéndonos por 
medio de la fe y el Bautismo a la pasión y a la Resurrección de Cristo, nos hace participar en su 
vida. 

2018. La justificación, como la conversión, presenta dos aspectos. Bajo la moción de la gracia, 
el hombre se vuelve a Dios y se aparta del pecado, acogiendo así el perdón y la justicia de lo 
Alto. 

2019. La justificación entraña la remisión de los pecados, la santificación y la renovación del 
hombre interior 



 

- 21 - 

2020. La justificación nos fue merecida por la Pasión de Cristo. Nos es concedida mediante el 
Bautismo. Nos conforma con la justicia de Dios que nos hace justos. Tiene como finalidad la 
gloria de Dios y de Cristo y el don de la vida eterna. Es la obra más excelente de la misericordia 
de Dios. 

2021. La gracia es el auxilio que Dios nos da para responder a nuestra vocación de llegar a ser 
sus hijos adoptivos. Nos introduce en la intimidad de la vida trinitaria. 

2022. La iniciativa divina en la obra de la gracia previene, prepara y suscita la respuesta libre 
del hombre. La gracia responde a las aspiraciones profundas de la libertad humana; y la llama 
a cooperar con ella, y la perfecciona. 

2023. La gracia santificante es el don gratuito que Dios nos hace de su vida, infundida por el 
Espíritu Santo en nuestra alma para curarla del pecado y santificarla. 

2024. La gracia santificante nos hace “agradables a Dios”. Los carismas, que son gracias 
especiales del Espíritu Santo, están ordenados a la gracia santificante y tienen por fin el bien 
común de la Iglesia. Dios actúa así mediante gracias actuales múltiples que se distinguen de la 
gracia habitual, que es permanente en nosotros. 

2025. El hombre no tiene, por sí mismo, mérito ante Dios sino como consecuencia del libre 
designio divino de asociarlo a la obra de su gracia. El mérito pertenece a la gracia de Dios en 
primer lugar, y a la colaboración del hombre en segundo lugar. El mérito del hombre retorna 
a Dios. 

2026. La gracia del Espíritu Santo, en virtud de nuestra filiación adoptiva, puede conferirnos 
un verdadero mérito según la justicia gratuita de Dios. La caridad es en nosotros la principal 
fuente de mérito ante Dios. 

2027. Nadie puede merecer la gracia primera que constituye el inicio de la conversión. Bajo la 
moción del Espíritu Santo podemos merecer en favor nuestro y de los demás todas las gracias 
útiles para llegar a la vida eterna, como también los necesarios bienes temporales. 

2028. “Todos los fieles... son llamados a la plenitud de la vida cristiana y a la perfección de la 
caridad” (LG 40). “La perfección cristiana sólo tiene un límite: el de no tener límite” (S. Gregorio 
de Nisa, v. Mos.). 

2029. “Si alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí mismo, tome su cruz y sígame” (Mt 
16, 24). 

 

Artículo 3.- LA IGLESIA, MADRE Y EDUCADORA 

2030. El cristiano realiza su vocación en la Iglesia, en comunión con todos los bautizados. 
De la Iglesia recibe la Palabra de Dios, que contiene las enseñanzas de la ley de Cristo (Ga 6, 
2). De la Iglesia recibe la gracia de los sacramentos que le sostienen en el camino. De la 
Iglesia aprende el ejemplo de la santidad, reconoce en la Bienaventurada Virgen María la 
figura y la fuente de esa santidad; la discierne en el testimonio auténtico de los que la viven; 



 

- 22 - 

la descubre en la tradición espiritual y en la larga historia de los santos que le han precedido 
y que la liturgia celebra a lo largo del santoral. 

2031. La vida moral es un culto espiritual. Ofrecemos nuestros cuerpos “como una hostia 
viva, santa, agradable a Dios” (Rm 12, 1) en el seno del Cuerpo de Cristo que formamos y en 
comunión con la ofrenda de su Eucaristía. En la liturgia y en la celebración de los 
sacramentos, plegaria y enseñanza se conjugan con la gracia de Cristo para iluminar y 
alimentar el obrar cristiano. La vida moral, como el conjunto de la vida cristiana, tiene su 
fuente y su cumbre en el sacrificio eucarístico. 

I. VIDA MORAL Y MAGISTERIO DE LA IGLESIA 

2032. La Iglesia, “columna y fundamento de la verdad” (1 Tm 3, 15), “recibió de los apóstoles 
este solemne mandato de Cristo de anunciar la verdad que nos salva” (LG 17). “Compete 
siempre y en todo lugar a la Iglesia proclamar los principios morales, incluso los referentes 
al orden social, así como dar su juicio sobre cualesquiera asuntos humanos, en la medida en 
que lo exijan los derechos fundamentales de la persona humana o la salvación de las almas” 
(CIC can. 747, 2). 

2033. El magisterio de los pastores de la Iglesia en materia moral se ejerce ordinariamente 
en la catequesis y en la predicación con la ayuda de las obras de los teólogos y de los autores 
espirituales. Así se ha transmitido de generación en generación, bajo la dirección y vigilancia 
de los pastores, el “depósito” de la moral cristiana, compuesto de un conjunto característico 
de normas, de mandamientos y de virtudes que proceden de la fe en Cristo y están 
vivificados por la caridad. Esta catequesis ha tomado tradicionalmente como base, junto al 
Credo y el Padre Nuestro, el Decálogo que enuncia los principios de la vida moral válidos 
para todos los hombres. 

2034. El Romano Pontífice y los obispos como “maestros auténticos por estar dotados de la 
autoridad de Cristo... predican al pueblo que tienen confiado la fe que hay que creer y que 
hay que llevar a la práctica” (LG 25). El magisterio ordinario y universal del Papa y de los 
obispos en comunión con él enseña a los fieles la verdad que han de creer, la caridad que 
han de practicar, la bienaventuranza que han de esperar. 

2035. El grado supremo de la participación en la autoridad de Cristo está asegurado por el 
carisma de la infalibilidad. Esta se extiende a todo el depósito de la revelación divina (cf LG 
25); se extiende también a todos los elementos de doctrina, comprendida la moral, sin los 
cuales las verdades salvíficas de la fe no pueden ser salvaguardadas, expuestas u observadas 
(cf CDF, decl. “Mysterium ecclesiae” 3). 

2036. La autoridad del Magisterio se extiende también a los preceptos específicos de la ley 
natural, porque su observancia, exigida por el Creador, es necesaria para la salvación. 
Recordando las prescripciones de la ley natural, el Magisterio de la Iglesia ejerce una parte 
esencial de su función profética de anunciar a los hombres lo que son en verdad y de 
recordarles lo que deben ser ante Dios (cf. DH 14). 

2037. La ley de Dios, confiada a la Iglesia, es enseñada a los fieles como camino de vida y de 
verdad. Los fieles, por tanto, tienen el derecho (cf CIC can. 213) de ser instruidos en los 
preceptos divinos salvíficos que purifican el juicio y, con la gracia, sanan la razón humana 
herida. Tienen el deber de observar las constituciones y los decretos promulgados por la 



 

- 23 - 

autoridad legítima de la Iglesia. Aunque sean disciplinares, estas determinaciones requieren 
la docilidad en la caridad. 

2038. En la obra de enseñanza y de aplicación de la moral cristiana, la Iglesia necesita la 
dedicación de los pastores, la ciencia de los teólogos, la contribución de todos los cristianos 
y de los hombres de buena voluntad. La fe y la práctica del Evangelio procuran a cada uno 
una experiencia de la vida “en Cristo” que ilumina y da capacidad para estimar las realidades 
divinas y humanas según el Espíritu de Dios (cf 1 Co 2, 10-15). Así el Espíritu Santo puede 
servirse de los más humildes para iluminar a los sabios y los constituidos en más alta 
dignidad. 

2039. Los ministerios deben ejercerse en un espíritu de servicio fraternal y de entrega a la 
Iglesia en nombre del Señor (cf Rm 12, 8.11). Al mismo tiempo, la conciencia de cada cual en 
su juicio moral sobre sus actos personales, debe evitar encerrarse en una consideración 
individual. Con mayor empeño debe abrirse a la consideración del bien de todos según se 
expresa en la ley moral, natural y revelada, y consiguientemente en la ley de la Iglesia y en 
la enseñanza autorizada del Magisterio sobre las cuestiones morales. No se ha de oponer la 
conciencia personal y la razón a la ley moral o al Magisterio de la Iglesia. 

2040. Así puede desarrollarse entre los cristianos un verdadero espíritu filial con respecto a 
la Iglesia. Es el desarrollo normal de la gracia bautismal, que nos engendró en el seno de la 
Iglesia y nos hizo miembros del Cuerpo de Cristo. En su solicitud materna, la Iglesia nos 
concede la misericordia de Dios que va más allá del simple perdón de nuestros pecados y 
actúa especialmente en el sacramento de la Reconciliación. Como madre previsora, nos 
prodiga también en su liturgia, día tras día, el alimento de la Palabra y de la Eucaristía del 
Señor. 

II. LOS MANDAMIENTOS DE LA IGLESIA 

2041. Los mandamientos de la Iglesia se sitúan en la línea de una vida moral referida a la 
vida litúrgica y que se alimenta de ella. El carácter obligatorio de estas leyes positivas 
promulgadas por la autoridad eclesiástica tiene por fin garantizar a los fieles el mínimo 
indispensable en el espíritu de oración y en el esfuerzo moral, en el crecimiento del amor de 
Dios y del prójimo. Los mandamientos más generales de la Santa Madre Iglesia son cinco: 

2042. El primer mandamiento (“oír misa entera los domingos y demás fiestas de precepto y no realizar trabajos serviles”) 

exige a los fieles que santifiquen el día en el cual se conmemora la Resurrección del Señor y las fiestas litúrgicas principales 

en honor de los misterios del Señor, la Santísima Virgen María y de los santos, en primer lugar participando en la 

celebración eucarística, y descansando de aquellos trabajos y ocupaciones que puedan impedir esa santificación de estos 

días (cf CIC can. 1246-1248; CCEO can. 880, §3; 881, §§ 1. 2. 4). 

El segundo mandamiento (“confesar los pecados al menos una vez al año”) asegura la preparación a la Eucaristía mediante 

la recepción del sacramento de la Reconciliación, que continúa la obra de conversión y de perdón del Bautismo (cf CIC can. 

989; CCEO can. 719). 

El tercer mandamiento (“recibir el sacramento de la Eucaristía al menos por Pascua”) garantiza un mínimo en la recepción 

del Cuerpo y la Sangre del Señor en conexión con el tiempo de Pascua, origen y centro de la liturgia cristiana (cf CIC can. 

920; CCEO can. 708. 881, § 3). 



 

- 24 - 

2043. El cuarto mandamiento (“abstenerse de comer carne y ayunar en los días establecidos por la Iglesia”) asegura los 

tiempos de ascesis y de penitencia que nos preparan para las fiestas litúrgicas y para adquirir el dominio sobre nuestros 

instintos, y la libertad del corazón (cf CIC can. 1249-1251; CCEO can. 882). 

El quinto mandamiento (“ayudar a las necesidades de la Iglesia”) enuncia que los fieles está además obligados a ayudar, 

cada uno según su posibilidad, a las necesidades materiales de la Iglesia (cf CIC can. 222; CCEO, can 25. Las Conferencias 

Episcopales pueden además establecer otros preceptos eclesiásticos para el propio territorio. Cf CIC can 455). 

III. VIDA MORAL Y TESTIMONIO MISIONERO 

2044. La fidelidad de los bautizados es una condición primordial para el anuncio del 
Evangelio y para la misión de la Iglesia en el mundo. Para manifestar ante los hombres su 
fuerza de verdad y de irradiación, el mensaje de la salvación debe ser autentificado por el 
testimonio de vida de los cristianos. “El mismo testimonio de la vida cristiana y las obras 
buenas realizadas con espíritu sobrenatural son eficaces para atraer a los hombres a la fe y 
a Dios” (AA 6). 

2045. Los cristianos, por ser miembros del Cuerpo, cuya Cabeza es Cristo (cf Ef 1, 22), 
contribuyen a la edificación de la Iglesia mediante la constancia de sus convicciones y de sus 
costumbres. La Iglesia aumenta, crece y se desarrolla por la santidad de sus fieles (cf LG 39), 
“hasta que lleguemos al estado de hombre perfecto, a la madurez de la plenitud en Cristo” 
(Ef 4, 13). 

2046. Llevando una vida según Cristo, los cristianos apresuran la venida del Reino de Dios, 
“Reino de justicia, de verdad y de paz” (MR, Prefacio de Jesucristo Rey). Esto no significa que 
abandonen sus tareas terrenas, sino que, fieles a su Maestro, las cumplen con rectitud, 
paciencia y amor. 

RESUMEN 

2047. La vida moral es un culto espiritual. El obrar cristiano se alimenta en la liturgia y la 
celebración de los sacramentos. 

2048. Los mandamientos de la Iglesia se refieren a la vida moral y cristiana, unida a la liturgia, 
y que se alimenta de ella. 

2049. El Magisterio de los pastores de la Iglesia en materia moral se ejerce ordinariamente en 
la catequesis y la predicación sobre la base del Decálogo que enuncia los principios de la vida 
moral válidos para todo hombre. 

2050. El Romano Pontífice y los obispos, como maestros auténticos, predican al pueblo de Dios 
la fe que debe ser creída y aplicada a las costumbres. A ellos corresponde también pronunciarse 
sobre las cuestiones morales que atañen a la ley natural y a la razón. 

2051. La infalibilidad del Magisterio de los pastores se extiende a todos los elementos de 
doctrina, comprendida la moral, sin los cuales las verdades salvíficas de la fe no pueden ser 
salvaguardadas, expuestas u observadas. 

 


