Catecismo de la Iglesia, puntos aino 2022

CAPITULO SEGUNDO:
LA COMUNIDAD HUMANA

1877. La vocacion de la humanidad es manifestar la imagen de Dios y ser transformada a
imagen del Hijo Unico del Padre. Esta vocacién reviste una forma personal, puesto que cada
uno es llamado a entrar en la bienaventuranza divina; pero concierne también al conjunto
de la comunidad humana.

Articulo 1.- LA PERSONA Y LA SOCIEDAD

I. EL CARACTER COMUNITARIO DE LA VOCACION HUMANA

1878. Todos los hombres son llamados al mismo fin: Dios. Existe cierta semejanza entre la
unidad de las personas divinas y la fraternidad que los hombres deben instaurar entre ellos,
en la verdad y el amor (cf GS 24, 3). El amor al préjimo es inseparable del amor a Dios.

1879. La persona humana necesita la vida social. Esta no constituye para ella algo
sobreafiadido sino una exigencia de su naturaleza. Por el intercambio con otros, la
reciprocidad de servicios y el didlogo con sus hermanos, el hombre desarrolla sus
capacidades; asi responde a su vocacion (cf GS 25, 1).

1880. Una sociedad es un conjunto de personas ligadas de manera organica por un principio
de unidad que supera a cada una de ellas. Asamblea a la vez visible y espiritual, una sociedad
perdura en el tiempo: recoge el pasado y prepara el porvenir. Mediante ella, cada hombre es
constituido “heredero”, recibe “talentos” que enriquecen su identidad y a los que debe hacer
fructificar (cf Lc 19, 13.15). En verdad, se debe afirmar que cada uno tiene deberes para con
las comunidades de que forma parte y esta obligado a respetar a las autoridades encargadas
del bien comun de las mismas.

1881. Cada comunidad se define por su fin y obedece en consecuencia a reglas especificas,
pero “el principio, el sujeto y el fin de todas las instituciones sociales es y debe ser la persona
humana” (GS 25, 1).

1882. Algunas sociedades, como la familia y la ciudad, corresponden mas inmediatamente
a la naturaleza del hombre. Le son necesarias. Con el fin de favorecer la participacion del
mayor numero de personas en la vida social, es preciso impulsar, alentar la creacién de
asociaciones e instituciones de libre iniciativa “para fines econémicos, sociales, culturales,
recreativos, deportivos, profesionales y politicos, tanto dentro de cada una de las naciones
como en el plano mundial” (MM 60). Esta “socializaciéon” expresa igualmente la tendencia
natural que impulsa a los seres humanos a asociarse con el fin de alcanzar objetivos que
exceden las capacidades individuales. Desarrolla las cualidades de la persona, en particular,

-1-



su sentido de iniciativa y de responsabilidad. Ayuda a garantizar sus derechos (cf GS 25, 2;
CA12).

1883. La socializacion presenta también peligros. Una intervencion demasiado fuerte del
Estado puede amenazar la libertad y la iniciativa personales. La doctrina de la Iglesia ha
elaborado el principio llamado de subsidiaridad. Segun éste, “una estructura social de orden
superior no debe interferir en la vida interna de un grupo social de orden inferior,
privandole de sus competencias, sino que mas bien debe sostenerle en caso de necesidad y
ayudarle a coordinar su accion con la de los demas componentes sociales, con miras al bien
comun” (CA 48; Pio XI, enc. “Quadragesimo anno”).

1884. Dios no ha querido retener para El solo el ejercicio de todos los poderes. Entrega a
cada criatura las funciones que es capaz de ejercer, segun las capacidades de su naturaleza.
Este modo de gobierno debe ser imitado en la vida social. El comportamiento de Dios en el
gobierno del mundo, que manifiesta tanto respeto a la libertad humana, debe inspirar la
sabiduria de los que gobiernan las comunidades humanas. Estos deben comportarse como
ministros de la providencia divina.

1885. El principio de subsidiaridad se opone a toda forma de colectivismo. Traza los limites
de la intervencion del Estado. Intenta armonizar las relaciones entre individuos y sociedad.
Tiende a instaurar un verdadero orden internacional.

I1. LA CONVERSION Y LA SOCIEDAD

1886. La sociedad es indispensable para la realizacion de la vocacion humana. Para alcanzar
este objetivo es preciso que sea respetada la justa jerarquia de los valores que subordina las
dimensiones “materiales e instintivas” del ser del hombre “a las interiores y espirituales”
(CA 36):

La sociedad humana... tiene que ser considerada, ante todo como una realidad de orden principalmente
espiritual: que impulse a los hombres, iluminados por la verdad, a comunicarse entre si los mas diversos
conocimientos; a defender sus derechos y cumplir sus deberes; a desear los bienes del espiritu, a disfrutar en
comun del justo placer de la belleza en todas sus manifestaciones; a sentirse inclinados continuamente a
compartir con los demas lo mejor de si mismos; a asimilar con afan, en provecho propio, los bienes espirituales
del préjimo. Todos estos valores informan y, al mismo tiempo, dirigen las manifestaciones de la cultura, de la
economia, de la convivencia social del progreso y del orden politico, del ordenamiento juridico y, finalmente,
de cuantos elementos constituyen la expresion externa de la comunidad humana en su incesante desarrollo
(PT 36).

1887. La inversion de los medios y de los fines (cf CA 41), que lleva a dar valor de fin Gltimo
alo que sélo es medio para alcanzarlo, o a considerar las personas como puros medios para
un fin, engendra estructuras injustas que “hacen ardua y practicamente imposible una
conducta cristiana, conforme a los mandamientos del Legislador Divino” (Pio XII, discurso 1
junio 1941).

1888. Es preciso entonces apelar a las capacidades espirituales y morales de la personay a
la exigencia permanente de su conversion interior para obtener cambios sociales que estén
realmente a su servicio. La prioridad reconocida a la conversién del corazén no elimina en
modo alguno, sino, al contrario, impone la obligacién de introducir en las instituciones y
condiciones de vida, cuando inducen al pecado, las mejoras convenientes para que aquéllas

-2-



se conformen a las normas de la justicia y favorezcan el bien en lugar de oponerse a él (cf LG
36).

1889. Sin la ayuda de la gracia, los hombres no sabrian “acertar con el sendero a veces
estrecho entre la mezquindad que cede al mal y la violencia que, creyendo ilusoriamente
combatirlo, lo agrava” (CA 25). Es el camino de la caridad, es decir, del amor de Dios y del
préjimo. La caridad representa el mayor mandamiento social. Respeta al otro y sus
derechos. Exige la practica de la justicia y es la inica que nos hace capaces de ésta. Inspira
una vida de entrega de si mismo: “Quien intente guardar su vida la perdera; y quien la pierda
la conservara” (Lc 17, 33)

RESUMEN

1890. Existe una cierta semejanza entre la unidad de las personas divinas y la fraternidad que
los hombres deben instaurar entre si.

1891. Para desarrollarse en conformidad con su naturaleza, la persona humana necesita la
vida social. Ciertas sociedades como la familia y la ciudad, corresponden mds inmediatamente
a la naturaleza del hombre.

1892. “El principio, el sujeto y el fin de todas las instituciones sociales es y debe ser la persona
humana” (GS 25, 1).

1893. Es preciso promover una amplia participacién en asociaciones e instituciones de libre
iniciativa.
1894. Segun el principio de subsidiaridad, ni el Estado ni ninguna sociedad mds amplia deben

suplantar la iniciativa y la responsabilidad de las personasy de las corporaciones intermedias.

1895. La sociedad debe favorecer el ejercicio de las virtudes, no ser obstdculo para ellas. Debe
inspirarse en una justa jerarquia de valores.

1896. Donde el pecado pervierte el clima social es preciso apelar a la conversién de los
corazones y a la gracia de Dios. La caridad empuja a reformas justas. No hay solucion a la
cuestion social fuera del Evangelio (cf CA 3).

Articulo 2.- LA PARTICIPACION EN LA VIDA SOCIAL

I. LAAUTORIDAD

1897. “Una sociedad bien ordenada y fecunda requiere gobernantes, investidos de legitima
autoridad, que defiendan las instituciones y consagren, en la medida suficiente, su actividad
y sus desvelos al provecho comun del pais” (PT 46).

Se llama “autoridad” la cualidad en virtud de la cual personas o instituciones dan leyes y
6rdenes a los hombres y esperan la correspondiente obediencia.



1898. Toda comunidad humana necesita una autoridad que la rija (cf Le6n XIII, enc.
“Inmortale Dei”; enc. “Diuturnum illud”). Esta tiene su fundamento en la naturaleza humana.
Es necesaria para la unidad de la sociedad. Su mision consiste en asegurar en cuanto sea
posible el bien comun de la sociedad.

1899. La autoridad exigida por el orden moral emana de Dios: “Sométanse todos a las
autoridades constituidas, pues no hay autoridad que no provenga de Dios, y las que existen,
por Dios han sido constituidas. De modo que, quien se opone a la autoridad, se rebela contra
el orden divino, y los rebeldes se atraeran sobre si mismos la condenaciéon” (Rm 13, 1-2; cf
1P2,13-17).

1900. El deber de obediencia impone a todos la obligacidn de dar a la autoridad los honores
que le son debidos, y de rodear de respeto y, segin su mérito, de gratitud y de benevolencia
a las personas que la ejercen.

La mas antigua oracién de la Iglesia por la autoridad politica tiene como autor a S. Clemente Romano:

“Concédeles, Sefior, la salud, la paz, la concordia, la estabilidad, para que ejerzan sin tropiezo la soberania que
tu les has entregado. Eres tt, Sefior, rey celestial de los siglos, quien da a los hijos de los hombres gloria, honor
y poder sobre las cosas de la tierra. Dirige, Sefior, su consejo segin lo que es bueno, segin lo que es agradable
a tus ojos, para que ejerciendo con piedad, en la pazy la mansedumbre, el poder que les has dado, te encuentren

propicio” (S. Clemente Romano, Cor. 61, 1-2).

1901. Si la autoridad responde a un orden fijado por Dios, “la determinacion del régimen y
la designacién de los gobernantes han de dejarse a la libre voluntad de los ciudadanos” (GS
74, 3).

La diversidad de los regimenes politicos es moralmente admisible con tal que promuevan el
bien legitimo de la comunidad que los adopta. Los regimenes cuya naturaleza es contraria a
la ley natural, al orden publico y a los derechos fundamentales de las personas, no pueden
realizar el bien comun de las naciones en las que se han impuesto.

1902. La autoridad no saca de si misma su legitimidad moral. No debe comportarse de
manera despoética, sino actuar para el bien comin como una “fuerza moral, que se basa en
la libertad y en la conciencia de la tarea y obligaciones que ha recibido” (GS 74, 2).

La legislacion humana sélo posee caracter de ley cuando se conforma a la justa razén; lo cual significa que su
obligatoriedad procede de la ley eterna. En la medida en que ella se apartase de la razén, seria preciso
declararla injusta, pues no verificaria la nocion de ley; seria mas bien una forma de violencia (S. Tomas de A.,
s.th. 1-2, 93, 3 ad 2).

1903. La autoridad soélo se ejerce legitimamente si busca el bien comin del grupo en
cuestion y si, para alcanzarlo, emplea medios moralmente licitos. Si los dirigentes
proclamasen leyes injustas o tomasen medidas contrarias al orden moral, estas
disposiciones no pueden obligar en conciencia. “En semejante situacion, la propia autoridad
se desmorona por completo y se origina una iniquidad espantosa” (PT 51).

1904. “Es preferible que un poder esté equilibrado por otros poderes y otras esferas de
competencia que lo mantengan en su justo limite. Es este el principio del ‘Estado de derecho’
en el cual es soberana la ley y no la voluntad arbitraria de los hombres” (CA 44).

-4 -



I1. EL. BIEN COMUN

1905. Conforme a la naturaleza social del hombre, el bien de cada cual esta necesariamente
relacionado con el bien comun. Este s6lo puede ser definido con referencia a la persona
humana:

No vivais aislados, cerrados en vosotros mismos, como si estuvieseis ya justificados, sino reunios para buscar

juntos lo que constituye el interés comun (Bernabé, ep. 4, 10).

1906. Por bien comun, es preciso entender “el conjunto de aquellas condiciones de la vida
social que permiten a los grupos y a cada uno de sus miembros conseguir mas plena y
facilmente su propia perfeccion” (GS 26, 1; cf GS 74, 1). El bien comun afecta a la vida de
todos. Exige la prudencia por parte de cada uno, y mas aun por la de aquellos que ejercen la
autoridad. Comporta tres elementos esenciales:

1907. Supone, en primer lugar, el respeto a la persona en cuanto tal. En nombre del bien
comun, las autoridades estan obligadas a respetar los derechos fundamentales e
inalienables de la persona humana. La sociedad debe permitir a cada uno de sus miembros
realizar su vocacion. En particular, el bien comun reside en las condiciones de ejercicio de
las libertades naturales que son indispensables para el desarrollo de la vocacién humana:
“derecho a... actuar de acuerdo con la recta norma de su conciencia, a la proteccién de la vida
privaday a la justa libertad, también en materia religiosa” (GS 26, 2).

1908. En segundo lugar, el bien comun exige el bienestar social y el desarrollo del grupo
mismo. El desarrollo es el resumen de todos los deberes sociales. Ciertamente corresponde
a la autoridad decidir, en nombre del bien comun, entre los diversos intereses particulares;
pero debe facilitar a cada uno lo que necesita para llevar una vida verdaderamente humana:
alimento, vestido, salud, trabajo, educacién y cultura, informacién adecuada, derecho de
fundar una familia, etc. (cf. GS 26, 2).

1909. El bien comun implica, finalmente, la paz, es decir, la estabilidad y la seguridad de un
orden justo. Supone, por tanto, que la autoridad asegura, por medios honestos, la seguridad
de la sociedad y la de sus miembros. El bien comun fundamenta el derecho a la legitima
defensa individual y colectiva.

1910. Si toda comunidad humana posee un bien comuin que la configura en cuanto tal, la
realizacion mas completa de este bien comun se verifica en la comunidad politica.
Corresponde al Estado defender y promover el bien comin de la sociedad civil, de los
ciudadanos y de las instituciones intermedias.

1911. Las interdependencias humanas se intensifican. Se extienden poco a poco a toda la
tierra. La unidad de la familia humana que agrupa a seres que poseen una misma dignidad
natural, implica un bien comtn universal. Este requiere una organizacion de la comunidad
de naciones capaz de “proveer a las diferentes necesidades de los hombres, tanto en los
campos de la vida social, a los que pertenecen la alimentacidn, la salud, la educacién... como
no pocas situaciones particulares que pueden surgir en algunas partes, como son... socorrer
en sus sufrimientos a los refugiados dispersos por todo el mundo o de ayudar a los
emigrantes y a sus familias” (GS 84, 2).



1912. El bien comun esta siempre orientado hacia el progreso de las personas: “El orden
social y su progreso deben subordinarse al bien de las personas... y no al contrario” (GS 26,
3). Este orden tiene por base la verdad, se edifica en la justicia, es vivificado por el amor.

I1I. RESPONSABILIDAD Y PARTICIPACION

1913. La participacidon es el compromiso voluntario y generoso de la persona en los
intercambios sociales. Es necesario que todos participen, cada uno segun el lugar que ocupa
y el papel que desempefia, en promover el bien comun. Este deber es inherente a la dignidad
de la persona humana.

1914. La participacion se realiza ante todo con la dedicacion a las tareas cuya
responsabilidad personal se asume: por la atencion prestada a la educacion de su familia, por
laresponsabilidad en su trabajo, el hombre participa en el bien de los demas y de la sociedad
(cf CA 43).

1915. Los ciudadanos deben cuanto sea posible tomar parte activa en la vida publica. Las
modalidades de esta participacion pueden variar de un pais a otro o de una cultura a otra.
“Es de alabar la conducta de las naciones en las que la mayor parte posible de los ciudadanos
participa con verdadera libertad en la vida publica” (GS 31, 3).

1916. La participacion de todos en la promocion del bien comtn implica, como todo deber
ético, una conversion, renovada sin cesar, de los miembros de la sociedad. El fraude y otros
subterfugios mediante los cuales algunos escapan a la obligaciéon de la ley y a las
prescripciones del deber social deben ser firmemente condenados por incompatibles con
las exigencias de la justicia. Es preciso ocuparse del desarrollo de instituciones que mejoran
las condiciones de la vida humana (cf GS 30, 1).

1917. Corresponde a los que ejercen la autoridad reafirmar los valores que engendran
confianza en los miembros del grupo y los estimulan a ponerse al servicio de sus semejantes.
La participacion comienza por la educacion y la cultura. “Podemos pensar, con razon, que la
suerte futura de la humanidad estd en manos de aquellos que sean capaces de transmitir a
las generaciones venideras razones para vivir y para esperar” (GS 31, 3).

RESUMEN

1918. “No hay autoridad que no provenga de Dios, y las que existen, por Dios han sido
constituidas” (Rm 13, 1).

1919. Toda comunidad humana necesita una autoridad para mantenerse y desarrollarse.

1920. “La comunidad politica y la autoridad publica se fundan en la naturaleza humana y por
ello pertenecen al orden querido por Dios” (GS 74, 3).

1921. La autoridad se ejerce de manera legitima si se aplica a la prosecucién del bien comun
de la sociedad. Para alcanzarlo debe emplear medios moralmente aceptables.

1922. La diversidad de regimenes politicos es legitima, con tal que promuevan el bien de la
comunidad.



1923. La autoridad politica debe actuar dentro de los limites del orden moral y debe
garantizar las condiciones del ejercicio de la libertad.

1924. El bien comun comprende “el conjunto de aquellas condiciones de la vida social que
permiten a los grupos y a cada uno de sus miembros conseguir mds plena y fdcilmente su
propia perfeccion” (GS 26, 1).

1925. El bien comun comporta tres elementos esenciales: el respeto y la promocion de los
derechos fundamentales de la persona; la prosperidad o el desarrollo de los bienes espirituales
y temporales de la sociedad; la paz y la seguridad del grupo y de sus miembros.

1926. La dignidad de la persona humana implica la busqueda del bien comun. Cada cual debe
preocuparse por suscitar y sostener instituciones que mejoren las condiciones de la vida
humana.

1927. Corresponde al Estado defender y promover el bien comun de la sociedad civil. El bien
comtin de toda la familia humana requiere una organizacion de la sociedad internacional.

Articulo 3.- LA JUSTICIA SOCIAL

1928. La sociedad asegura la justicia social cuando realiza las condiciones que permiten a
las asociaciones y a cada uno conseguir lo que les es debido segin su naturaleza y su
vocacion. La justicia social esta ligada al bien comun y al ejercicio de la autoridad.

I. EL RESPETO DE LA PERSONA HUMANA

1929. La justicia social s6lo puede ser conseguida sobre la base del respeto de la dignidad
trascendente del hombre. La persona representa el fin ultimo de la sociedad, que esta
ordenada a él:

La defensa y la promocién de la dignidad humana “nos han sido confiadas por el Creador, y de las que son

rigurosa y responsablemente deudores los hombres y mujeres en cada coyuntura de la historia” (SRS 47).

1930. El respeto de la persona humana implica el de los derechos que se derivan de su
dignidad de criatura. Estos derechos son anteriores a la sociedad y se imponen a ella.
Fundan la legitimidad moral de toda autoridad: menospreciandolos o negandose a
reconocerlos en su legislaciéon positiva, una sociedad mina su propia legitimidad moral (cf
PT 65). Sin este respeto, una autoridad sélo puede apoyarse en la fuerza o en la violencia
para obtener la obediencia de sus subditos. Corresponde a la Iglesia recordar estos derechos
a los hombres de buena voluntad y distinguirlos de reivindicaciones abusivas o falsas.

1931. El respeto a la persona humana pasa por el respeto del principio: “Que cada uno, sin
ninguna excepcion, debe considerar al pr6jimo como ‘otro yo’, cuidando, en primer lugar, de
su vida y de los medios necesarios para vivirla dignamente” (GS 27, 1). Ninguna legislacion
podria por si misma hacer desaparecer los temores, los prejuicios, las actitudes de soberbia
y de egoismo que obstaculizan el establecimiento de sociedades verdaderamente fraternas.



Estos comportamientos s6lo cesan con la caridad que ve en cada hombre un “préjimo”, un
hermano.

1932. El deber de hacerse projimo de los demds y de servirlos activamente se hace mas
acuciante todavia cuando éstos estdn mas necesitados en cualquier sector de la vida
humana. “Cuanto hicisteis a uno de estos hermanos mios mas pequeinos, a mi me lo hicisteis”
(Mt 25, 40).

1933. Este mismo deber se extiende a los que piensan y actian diversamente de nosotros.
La ensefianza de Cristo exige incluso el perddn de las ofensas. Extiende el mandamiento del
amor que es el de la nueva ley a todos los enemigos (cf Mt 5, 43-44). La liberacion en el
espiritu del Evangelio es incompatible con el odio al enemigo en cuanto persona, pero no
con el odio al mal que hace en cuanto enemigo.

II. IGUALDAD Y DIFERENCIAS ENTRE LOS HOMBRES

1934. Creados a imagen del Dios unico y dotados de una misma alma racional, todos los
hombres poseen una misma naturaleza y un mismo origen. Rescatados por el sacrificio de
Cristo, todos son llamados a participar en la misma bienaventuranza divina: todos gozan por
tanto de una misma dignidad.

1935. La igualdad entre los hombres se deriva esencialmente de su dignidad personal y de
los derechos que dimanan de ella:

Hay que superar y eliminar, como contraria al plan de Dios, toda forma de discriminacién en los derechos
fundamentales de la persona, ya sea social o cultural, por motivos de sexo, raza, color, condicidn social, lengua
o religion (GS 29, 2).

1936. Al venir al mundo, el hombre no dispone de todo lo que es necesario para el desarrollo
de su vida corporal y espiritual. Necesita de los demas. Ciertamente hay diferencias entre
los hombres por lo que se refiere a la edad, a las capacidades fisicas, a las aptitudes
intelectuales o morales, a las circunstancias de que cada uno se pudo beneficiar, a la
distribucién de las riquezas (cf GS 29, 2). Los “talentos” no estan distribuidos por igual (cf
Mt 25, 14-30; Lc 19, 11-27).

1937. Estas diferencias pertenecen al plan de Dios, que quiere que cada uno reciba de otro
aquello que necesita, y que quienes disponen de “talentos” particulares comuniquen sus
beneficios a los que los necesiten. Las diferencias alientan y con frecuencia obligan a las
personas a la magnanimidad, a la benevolencia y a la comunicacion. Incitan a las culturas a
enriquecerse unas a otras:

Yo no doy todas las virtudes por igual a cada uno... hay muchos a los que distribuyo de tal manera, esto a uno,
aquello a otro... A uno la caridad, a otro la justicia, a éste la humildad, a aquél una fe viva... En cuanto a los bienes
temporales las cosas necesarias para la vida humana las he distribuido con la mayor desigualdad, y no he
querido que cada uno posea todo lo que le era necesario para que los hombres tengan asi ocasién, por
necesidad, de practicar la caridad unos con otros... He querido que unos necesitasen de otros y que fuesen mis
servidores para la distribucién de las gracias y de las liberalidades que han recibido de mi (S. Catalina de Siena,
dial. 1, 7).



1938. Existen también desigualdades escandalosas que afectan a millones de hombres y
mujeres. Estan en abierta contradiccion con el Evangelio:

La igual dignidad de las personas exige que se llegue a una situacidon de vida mas humana y mas justa. Pues las
excesivas desigualdades econémicas y sociales entre los miembros o los pueblos de una tnica familia humana
resultan escandalosas y se oponen a la justicia social, a la equidad, a la dignidad de la persona humana y

también a la paz social e internacional (GS 29, 3).
II1. LA SOLIDARIDAD HUMANA

1939. El principio de solidaridad, expresado también con el nombre de “amistad” o “caridad
social”, es una exigencia directa de la fraternidad humana y cristiana (cf SRS 38-40; CA 10):

Un error, “hoy ampliamente extendido, es el olvido de esta ley de solidaridad humana y de caridad, dictada e
impuesta tanto por la comunidad de origen y la igualdad de la naturaleza racional en todos los hombres,
cualquiera que sea el pueblo a que pertenezca, como por el sacrificio de redencion ofrecido por Jesucristo en

el altar de la cruz a su Padre del cielo, en favor de la humanidad pecadora” (Pio XII, enc. “Summi pontificatus”).

1940. La solidaridad se manifiesta en primer lugar en la distribucién de bienes y la
remuneracion del trabajo. Supone también el esfuerzo en favor de un orden social mas justo
en el que las tensiones puedan ser mejor resueltas, y donde los conflictos encuentren mas
facilmente su salida negociada.

1941. Los problemas socio-econdmicos sdlo pueden ser resueltos con la ayuda de todas las
formas de solidaridad: solidaridad de los pobres entre si, de los ricos y los pobres, de los
trabajadores entre si, de los empresarios y los empleados, solidaridad entre las naciones y
entre los pueblos. La solidaridad internacional es una exigencia del orden moral. En buena
medida, la paz del mundo depende de ella.

1942. La virtud de la solidaridad va mas alla de los bienes materiales. Difundiendo los
bienes espirituales de la fe, la Iglesia ha favorecido a la vez el desarrollo de los bienes
temporales, al cual con frecuencia ha abierto vias nuevas. Asi se han verificado a lo largo de
los siglos las palabras del Sefior: “Buscad primero su Reino y su justicia, y todas esas cosas
se os daran por afadidura” (Mt 6, 33):

Desde hace dos mil afios vive y persevera en el alma de la Iglesia ese sentimiento que ha impulsado e impulsa
todavia a las almas hasta el heroismo caritativo de los monjes agricultores, de los libertadores de esclavos, de
los que atienden enfermos, de los mensajeros de fe, de civilizacién, de ciencia, a todas las generaciones y a
todos los pueblos con el fin de crear condiciones sociales capaces de hacer posible a todos una vida digna del

hombre y del cristiano (Pio XII, discurso de 1 junio 1941).
RESUMEN

1943. La sociedad asegura la justicia social procurando las condiciones que permitan a las
asociaciones y a los individuos obtener lo que les es debido.

1944. El respeto de la persona humana considera al préjimo como “otro yo”. Supone el respeto
de los derechos fundamentales que se derivan de la dignidad intrinseca de la persona.



1945. La igualdad entre los hombres se vincula a la dignidad de la persona y a los derechos
que de ésta se derivan.

1946. Las diferencias entre las personas obedecen al plan de Dios que quiere que nos
necesitemos los unos a los otros. Esas diferencias deben alentar la caridad.

1947. La igual dignidad de las personas humanas exige el esfuerzo para reducir las excesivas
desigualdades sociales y econémicas. Impulsa a la desaparicion de las desigualdades inicuas.

1948. La solidaridad es una virtud eminentemente cristiana. Es ejercicio de comunicacién de
los bienes espirituales atin mds que comunicacién de bienes materiales.

CAPITULO TERCERO:
LA SALVACION DE DIOS: LA LEY Y LA GRACIA

1949. El hombre, llamado a la bienaventuranza, pero herido por el pecado, necesita la
salvacidn de Dios. La ayuda divina le viene en Cristo por la ley que lo dirige y en la gracia
que lo sostiene:

Trabajad con temor y temblor por vuestra salvacion, pues Dios es quien obra en vosotros el querer y el obrar

como bien parece (Flp 2, 12-23).

Articulo 1.- LALEY MORAL

1950. La ley moral es obra de la Sabiduria divina. Se la puede definir, en el sentido biblico,
como una instruccion paternal, una pedagogia de Dios. Prescribe al hombre los caminos, las
reglas de conducta que llevan a la bienaventuranza prometida; proscribe los caminos del
mal que apartan de Dios y de su amor. Es a la vez firme en sus preceptos y amable en sus
promesas.

1951. La ley es una regla de conducta proclamada por la autoridad competente para el bien
comun. La ley moral supone el orden racional establecido entre las criaturas, para su bien y
con miras a su fin, por el poder, la sabiduria y la bondad del Creador. Toda ley tiene en la ley
eterna su verdad primera y ultima. La ley es declarada y establecida por la razén como una
participacion en la providencia del Dios vivo, Creador y Redentor de todos. “Esta ordenacion
de larazon es lo que se llama la ley” (Ledn XIII, enc. “Libertas praestantissimum”; citando a
Santo Tomas de Aquino, s. th. 1-2, 90, 1):

El hombre es el Gnico entre todos los seres animados que puede gloriarse de haber sido digno de recibir de
Dios una ley: Animal dotado de razén, capaz de comprender y de discernir, regular su conducta disponiendo

de su libertad y de su razén, en la sumisién al que le ha entregado todo (Tertuliano, Marc. 2, 4).

1952. Las expresiones de la ley moral son diversas, y todas estan coordinadas entre si: La
ley eterna, fuente en Dios de todas las leyes; la ley natural; la ley revelada, que comprende
la Ley antigua y la Ley nueva o evangélica; finalmente, las leyes civiles y eclesiasticas.

-10 -



1953. Laley moral tiene en Cristo su plenitud y su unidad. Jesucristo es en persona el camino
de la perfeccion. Es el fin de la Ley, porque sélo El ensefia y da la justicia de Dios: “Porque el
fin de la ley es Cristo para justificacion de todo creyente” (Rm 10, 4).

I. LALEY MORAL NATURAL

1954. El hombre participa de la sabiduria y la bondad del Creador que le confiere el dominio
de sus actos y la capacidad de gobernarse con miras a la verdad y al bien. La ley natural
expresa el sentido moral original que permite al hombre discernir mediante la razon lo que
son el bien y el mal, la verdad y la mentira:

La ley natural estd inscrita y grabada en el alma de todos y cada uno de los hombres porque es la razén humana
que ordena hacer el bien y prohibe pecar... Pero esta prescripcién de la razén humana no podria tener fuerza
de ley sino fuese la voz y el intérprete de una razén mas alta a la que nuestro espiritu y nuestra libertad deben

estar sometidos (Ledn XIII, enc. “Libertas praestantissimum”).

1955. La ley “divina y natural” (GS 89, 1), muestra al hombre el camino que debe seguir para
practicar el bien y alcanzar su fin. La ley natural contiene los preceptos primeros y
esenciales que rigen la vida moral. Tiene por raiz la aspiracién y la sumision a Dios, fuente y
juez de todo bien, asi como el sentido del préjimo como igual a si mismo. Esta expuesta, en
sus principales preceptos, en el Decalogo. Esta ley se llama natural no por referencia a la
naturaleza de los seres irracionales, sino porque la razén que la proclama pertenece
propiamente a la naturaleza humana:

;Doénde, pues, estan inscritas estas normas sino en el libro de esa luz que se llama la Verdad? Alli esta escrita
toda ley justa, de alli pasa al corazén del hombre que cumple la justicia; no que ella emigre a él, sino que en él
pone su impronta a la manera de un sello que de un anillo pasa a la cera, pero sin dejar el anillo (S. Agustin,
Trin. 14, 15, 21).

La ley natural no es otra cosa que la luz de la inteligencia puesta en nosotros por Dios; por ella conocemos lo
que es preciso hacer y lo que es preciso evitar. Esta luz o esta ley, Dios la ha dado a la creacién (S. Tomas de A,

dec. praec. 1).

1956. La ley natural, presente en el corazon de todo hombre y establecida por la razén, es
universal en sus preceptos, y su autoridad se extiende a todos los hombres. Expresa la
dignidad de la persona y determina la base de sus derechos y sus deberes fundamentales:

Existe ciertamente una verdadera ley: la recta razén. Es conforme a la naturaleza, extendida a todos los
hombres; es inmutable y eterna; sus 6rdenes imponen deber; sus prohibiciones apartan de la falta... Es un
sacrilegio sustituirla por una ley contraria; esta prohibido dejar de aplicar una sola de sus disposiciones; en

cuanto a abrogarla enteramente, nadie tiene la posibilidad de ello (Cicerdn, rep. 3, 22, 33).

1957. La aplicacion de la ley natural varia mucho; puede exigir una reflexiéon adaptada a la
multiplicidad de las condiciones de vida segun los lugares, las épocas y las circunstancias.
Sin embargo, en la diversidad de culturas, la ley natural permanece como una norma que
une entre sf alos hombres y les impone, por encima de las diferencias inevitables, principios
comunes.

1958. La ley natural es inmutable (cf GS 10) y permanente a través de las variaciones de la
historia; subsiste bajo el flujo de ideas y costumbres y sostiene su progreso. Las normas que

-11 -



la expresan permanecen substancialmente valederas. Incluso cuando se llega a renegar de
sus principios, no se la puede destruir ni arrancar del corazén del hombre. Resurge siempre
en la vida de individuos y sociedades:

El robo esta ciertamente sancionado por tu ley, Sefior, y por la ley que esta escrita en el corazén del hombre, y

que la misma iniquidad no puede borrar (S. Agustin, conf. 2, 4, 9).

1959. La ley natural, obra maravillosa del Creador, proporciona los fundamentos sélidos
sobre los que el hombre puede construir el edificio de las normas morales que guian sus
decisiones. Establece también la base moral indispensable para la edificaciéon de la
comunidad de los hombres. Finalmente proporciona la base necesaria a la ley civil que se
adhiere a ella, bien mediante una reflexiéon que extrae las conclusiones de sus principios,
bien mediante adiciones de naturaleza positiva y juridica.

1960. Los preceptos de la ley natural no son percibidos por todos de una manera clara e
inmediata. En la situacion actual, la gracia y la revelacion son necesarias al hombre pecador
para que las verdades religiosas y morales puedan ser conocidas “de todos y sin dificultad,
con una firme certeza y sin mezcla de error” (Pio XII, enc. “Humani generis”: DS 3876). La
ley natural proporciona a la Ley revelada y a la gracia un cimiento preparado por Dios y
armonizado con la obra del Espiritu.

II. LALEY ANTIGUA

1961. Dios, nuestro Creador y Redentor, eligi6 a Israel como su pueblo y le reveld su Ley,
preparando asi la venida de Cristo. La Ley de Moisés contiene muchas verdades
naturalmente accesibles a la razon. Estas estan declaradas y autentificadas en el marco de
la Alianza de la salvacion.

1962. La Ley antigua es el primer estado de la Ley revelada. Sus prescripciones morales
estdn resumidas en los Diez mandamientos. Los preceptos del Decalogo establecen los
fundamentos de la vocacion del hombre, formado a imagen de Dios. Prohiben lo que es
contrario al amor de Dios y del préjimo, y prescriben lo que le es esencial. El Decalogo es
una luz ofrecida a la conciencia de todo hombre para manifestarle la llamada y los caminos
de Dios, y para protegerle contra el mal:

Dios escribi6 en las tablas de la Ley lo que los hombres no leian en sus corazones (S. Agustin, Sal. 57, 1).

1963. Segun la tradicion cristiana, la Ley santa (cf. Rm 7, 12), espiritual (cf Rm 7, 14) y buena
(cf Rm 7, 16) es todavia imperfecta. Como un pedagogo (cf Ga 3, 24) muestra lo que es
preciso hacer, pero no da de suyo la fuerza, la gracia del Espiritu para cumplirlo. A causa del
pecado, que ella no puede quitar, no deja de ser una ley de servidumbre. Segtin S. Pablo tiene
por funcién principal denunciar y manifestar el pecado, que forma una “ley de
concupiscencia” (cf Rm 7) en el corazén del hombre. No obstante, la Ley constituye la
primera etapa en el camino del Reino. Prepara y dispone al pueblo elegido y a cada cristiano
a la conversion y a la fe en el Dios Salvador. Proporciona una ensefianza que subsiste para
siempre, como la Palabra de Dios.

1964. La Ley antigua es una preparacién para el Evangelio. “La ley es profecia y pedagogia
de las realidades venideras” (S. Ireneo, haer. 4, 15, 1). Profetiza y presagia la obra de
liberacion del pecado que se realizara con Cristo; suministra al Nuevo Testamento las

12 -



imagenes, los “tipos”, los simbolos para expresar la vida segun el Espiritu. La Ley se
completa mediante la ensefianza de los libros sapienciales y de los profetas, que la orientan
hacia la Nueva Alianza y el Reino de los cielos.

Hubo..., bajo el régimen de la antigua alianza, gentes que poseian la caridad y la gracia del Espiritu Santo y
aspiraban ante todo a las promesas espirituales y eternas, en lo cual se adherian a la ley nueva. Y al contrario,
existen, en la nueva alianza, hombres carnales, alejados todavia de la perfeccién de la ley nueva: para incitarlos
a las obras virtuosas, el temor del castigo y ciertas promesas temporales han sido necesarias incluso bajo la
nueva alianza. En todo caso, aunque la ley antigua prescribia la caridad, no daba el Espiritu Santo, por el cual
“la caridad es difundida en nuestros corazones” (Rm 5, 5) (S. Tomas de A, s. th. 1-2, 107, 1 ad 2).

IIL. LA LEY NUEVA O LEY EVANGELICA

1965. La Ley nueva o Ley evangélica es la perfeccion aqui abajo de la ley divina, natural y
revelada. Es obra de Cristo y se expresa particularmente en el Sermén de la Montana. Es
también obra del Espiritu Santo, y por él viene a ser la ley interior de la caridad: “Concertaré
con la casa de Israel una alianza nueva... pondré mis leyes en su mente, en sus corazones las
grabaré; y yo seré su Dios y ellos seran mi pueblo” (Hb 8, 8-10; cf Jr 31, 31-34).

1966. La Ley nueva es la gracia del Espiritu Santo dada a los fieles mediante la fe en Cristo.
Actuta por la caridad, utiliza el Sermdn del Sefior para ensefiarnos lo que hay que hacer, y los
sacramentos para comunicarnos la gracia de realizarlo:

El que quiera meditar con piedad y perspicacia el Sermén que nuestro Sefior pronuncid en la montafia, segiin
lo leemos en el Evangelio de S. Mateo, encontrara en €l sin duda alguna la carta perfecta de la vida cristiana...

Este Sermoén contiene todos los preceptos propios para guiar la vida cristiana (S. Agustin, serm. Dom. 1, 1).

1967. La Ley evangélica “da cumplimiento” (cf Mt 5, 17-19) purifica, supera, y lleva a su
perfeccion la Ley antigua. En las “Bienaventuranzas” da cumplimiento a las promesas divinas
elevandolas y ordenandolas al “Reino de los cielos”. Se dirige a los que estan dispuestos a
acoger con fe esta esperanza nueva: los pobres, los humildes, los afligidos, los limpios de
corazoén, los perseguidos a causa de Cristo, trazando asi los caminos sorprendentes del
Reino.

1968. La Ley evangélica lleva a plenitud los mandamientos de la Ley. El Serm6n del monte,
lejos de abolir o devaluar las prescripciones morales de la Ley antigua, extrae de ella sus
virtualidades ocultas y hace surgir de ella nuevas exigencias: revela toda su verdad divina y
humana. No afiade preceptos exteriores nuevos, pero llega a reformar la raiz de los actos, el
corazoén, donde el hombre elige entre lo puro y lo impuro (cf Mt 15, 18-19), donde se forman
la fe, la esperanza y la caridad, y con ellas las otras virtudes. El Evangelio conduce asi la Ley
a su plenitud mediante la imitaciéon de la perfeccién del Padre celestial (cf Mt 5, 48),
mediante el perddén de los enemigos y la oracién por los perseguidores, segiin el modelo de
la generosidad divina (cf Mt 5, 44).

1969. La Ley nueva prdctica los actos de la religién: la limosna, la oracién y el ayuno,
ordenandolos al “Padre que ve en lo secreto” por oposicién al deseo “de ser visto por los
hombres” (cf Mt 6, 16; 16-18). Su oracion es el Padre Nuestro (Mt 6, 9-13).

1970. La Ley evangélica entrafia la eleccidn decisiva entre “los dos caminos” (cf Mt 7, 13-
14) y la practica de las palabras del Sefior (cf Mt 7, 21-27); esta resumida en la regla de oro:

-13 -



“Todo cuanto querais que os hagan los hombres, hacédselo también vosotros; porque ésta
es la Ley y los profetas” (Mt 7, 12; cf Lc 6, 31).

Toda la Ley evangélica esta contenida en el “mandamiento nuevo” de Jesus (Jn 13, 34):
amarnos los unos a los otros como El nos ha amado (cfJn 15, 12).

1971. Al Sermo6n del monte conviene afiadir la catequesis moral de las ensefianzas
apostélicas, como Rm 12-15; 1 Co 12-13; Col 3-4; Ef 4-5, etc. Esta doctrina transmite la
enseflanza del Sefior con la autoridad de los apoéstoles, especialmente exponiendo las
virtudes que se derivan de la fe en Cristo y que anima la caridad, el principal don del Espiritu
Santo. “Vuestra caridad sea sin fingimiento... amandoos cordialmente los unos a los otros...
con la alegria de la esperanza; constantes en la tribulacidon; perseverantes en la oracion;
compartiendo las necesidades de los santos; practicando la hospitalidad” (Rm 12, 9-13).
Esta catequesis nos ensefia también a tratar los casos de conciencia a la luz de nuestra
relacion con Cristo y con la Iglesia (cf Rm 14; 1 Co 5-10).

1972. La Ley nueva es llamada ley de amor, porque hace obrar por el amor que infunde el
Espiritu Santo mas que por el temor; ley de gracia, porque confiere la fuerza de la gracia
para obrar mediante la fe y los sacramentos; ley de libertad (cf St 1, 25; 2, 12), porque nos
libera de las observancias rituales y juridicas de la Ley antigua, nos inclina a obrar
espontaneamente bajo el impulso de la caridad y nos hace pasar de la condicién del siervo
“que ignora lo que hace su sefior”, a la de amigo de Cristo, “porque todo lo que he oido a mi
Padre os lo he dado a conocer” (Jn 15, 15), o también a la condicion de hijo heredero (cf Ga
4,1-7.21-31; Rm 8, 15).

1973. Mas alla de sus preceptos, la Ley nueva contiene los consejos evangélicos. La distincion
tradicional entre mandamientos de Dios y consejos evangélicos se establece por relacién a
la caridad perfeccién de la vida cristiana. Los preceptos estan destinados a apartar lo que es
incompatible con la caridad. Los consejos tienen por fin apartar lo que, incluso sin serle
contrario, puede constituir un impedimento al desarrollo de la caridad (cf S. Tomas de
Aquino, s.th. 2-2, 184, 3).

1974. Los consejos evangélicos manifiestan la plenitud viva de una caridad que nunca se
sacia. Atestiguan su fuerza y estimulan nuestra prontitud espiritual. La perfeccion de la Ley
nueva consiste esencialmente en los preceptos del amor de Dios y del pr6jimo. Los consejos
indican vias mas directas, medios mas apropiados, y han de practicarse segin la vocacion
de cada uno:

(Dios) no quiere que cada uno observe todos los consejos sino solamente los que son convenientes segin la
diversidad de las personas, los tiempos, las ocasiones, y las fuerzas, como la caridad lo requiera. Porque es ésta
la que, como reina de todas las virtudes, de todos los mandamientos, de todos los consejos, y en suma de todas
las leyes y de todas las acciones cristianas, la que da a todos y a todas rango, orden, tiempo y valor (S. Francisco

de Sales, amor 8, 6).
RESUMEN

1975. Segtin la Sagrada Escritura, la ley es una instruccién paternal de Dios que prescribe al
hombre los caminos que llevan a la bienaventuranza prometida y proscribe los caminos del
mal.

-14 -



1976. “La ley es una ordenacién de la razén para el bien comun, promulgada por el que estd
a cargo de la comunidad” (S. Tomds de Aquino, s. th. 1-2, 90, 4).

1977. Cristo es el fin de la ley (cf Rm 10, 4); sélo El ensefia y otorga la justicia de Dios.

1978. La ley natural es una participacion en la sabiduria y la bondad de Dios por parte del
hombre, formado a imagen de su Creador. Expresa la dignidad de la persona humana y
constituye la base de sus derechos y sus deberes fundamentales.

1979. La ley natural es inmutable, permanente a través de la historia. Las normas que la
expresan son siempre substancialmente validas. Es la base necesaria para la edificacion de las
normas morales y la ley civil.

1980. La Ley antigua es la primera etapa de la Ley revelada. Sus prescripciones morales se
resumen en los diez mandamientos.

1981. La Ley de Moisés contiene muchas verdades naturalmente accesibles a la razon. Dios las
ha revelado porque los hombres no las leian en su corazon.

1982. La Ley antigua es una preparacion al Evangelio.

1983. La Ley nueva es la gracia del Espiritu Santo recibida mediante la fe en Cristo, que opera
por la caridad. Se expresa especialmente en el Sermon del Sefior en la montarfia y utiliza los
sacramentos para comunicarnos la gracia.

1984. La Ley evangélica cumple, supera y lleva a su perfeccion la Ley antigua: sus promesas
mediante las bienaventuranzas del Reino de los cielos, sus mandamientos, reformando el
corazoén que es la raiz de los actos.

1985. La Ley nueva es ley de amor, ley de gracia, ley de libertad.

1986. Mds alld de sus preceptos, la Ley nueva contiene los consejos evangélicos. “La santidad
de la Iglesia también se fomenta de manera especial con los multiples consejos que el Sefior
propone en el Evangelio a sus discipulos para que los practiquen” (LG 42).

Articulo 2.- GRACIA Y JUSTIFICACION

I. LA JUSTIFICACION

1987. La gracia del Espiritu Santo tiene el poder de santificarnos, es decir, de lavarnos de
nuestros pecados y comunicarnos “la justicia de Dios por la fe en Jesucristo” (Rm 3, 22) y
por el Bautismo (cf Rm 6, 3-4):

Y si hemos muerto con Cristo, creemos que también viviremos con él, sabiendo que Cristo, una vez resucitado
de entre los muertos, ya no muere mas, y que la muerte no tiene ya sefiorio sobre él. Su muerte fue un morir al
pecado, de una vez para siempre, mas su vida, es un vivir para Dios. Asi también vosotros, consideraos como

muertos al pecado y vivos para Dios en Cristo Jesus (Rm 6, 8-11).

-15-



1988. Por el poder del Espiritu Santo participamos en la Pasion de Cristo, muriendo al
pecado, y en su Resurreccién, naciendo a una vida nueva; somos miembros de su Cuerpo
que es la Iglesia (cf 1 Co 12), sarmientos unidos a la Vid que es él mismo (cf]n 15, 1-4):

Por el Espiritu Santo participamos de Dios. Por la participacién del Espiritu venimos a ser participes de la
naturaleza divina... Por eso, aquellos en quienes habita el Espiritu estan divinizados (S. Atanasio, ep. Serap. 1,
24).

1989. La primera obra de la gracia del Espiritu Santo es la conversién, que obra la
justificacion segun el anuncio de Jesus al comienzo del Evangelio: “Convertios porque el
Reino de los cielos esta cerca” (Mt 4, 17). Movido por la gracia, el hombre se vuelve a Dios y
se aparta del pecado, acogiendo asi el perddn y la justicia de lo alto. “La justificacion entrafia,
por tanto, el perdon de los pecados, la santificacion y la renovacién del hombre interior” (Cc.
de Trento: DS 1528).

1990. La justificacion arranca al hombre del pecado que contradice al amor de Dios, y
purifica su corazoén. La justificacion es prolongacion de la iniciativa misericordiosa de Dios
que otorga el perddn. Reconcilia al hombre con Dios, libera de la servidumbre del pecado y
sana.

1991. La justificacién es, al mismo tiempo, acogida de la justicia de Dios por la fe en
Jesucristo. La justicia designa aqui la rectitud del amor divino. Con la justificaciéon son
difundidas en nuestros corazones la fe, la esperanza y la caridad, y nos es concedida la
obediencia a la voluntad divina.

1992. Lajustificacion nos fue merecida por la pasion de Cristo, que se ofreci6 en la cruz como
hostia viva, santa y agradable a Dios y cuya sangre vino a ser instrumento de propiciacion
por los pecados de todos los hombres. La justificacion es concedida por el bautismo,
sacramento de la fe. Nos asemeja a la justicia de Dios que nos hace interiormente justos por
el poder de su misericordia. Tiene por fin la gloria de Dios y de Cristo, y el don de la vida
eterna (cf Cc. de Trento: DS 1529):

Pero ahora, independientemente de la ley, la justicia de Dios se ha manifestado, atestiguada por la ley y los
profetas justicia de Dios por la fe en Jesucristo, para todos los que creen -pues no hay diferencia alguna; todos
pecarony estan privados de la gloria de Dios- y son justificados por el don de su gracia en virtud de la redencién
realizada en Cristo Jesus, a quien Dios exhibi6 como instrumento de propiciacion por su propia sangre,
mediante la fe, para mostrar su justicia, pasando por alto los pecados cometidos anteriormente, en el tiempo
de la paciencia de Dios; en orden a mostrar su justicia en el tiempo presente, para ser él justo y justificador del

que cree en Jesus (Rm 3, 21-26).

1993. La justificacién establece la colaboracién entre la gracia de Dios y la libertad del
hombre. Por parte del hombre se expresa en el asentimiento de la fe a la Palabra de Dios que
lo invita a la conversidn, y en la cooperacién de la caridad al impulso del Espiritu Santo que
lo previene y lo custodia:

Cuando Dios toca el corazén del hombre mediante la iluminacién del Espiritu Santo, el hombre no esta sin

hacer nada al recibir esta inspiracion, que por otra parte puede rechazar; y, sin embargo, sin la gracia de Dios,

tampoco puede dirigirse, por su voluntad libre, hacia la justicia delante de El (Cc. de Trento: DS 1525).

-16 -



1994. La justificacion es la obra mds excelente del amor de Dios, manifestado en Cristo Jesus
y concedido por el Espiritu Santo. S. Agustin afirma que “la justificacion del impio es una
obra mas grande que la creacion del cielo y de la tierra”, porque “el cielo y la tierra pasaran,
mientras la salvacion y la justificacion de los elegidos permaneceran” (ev. Jo. 72, 3). Dice
incluso que la justificacidn de los pecadores supera a la creacidn de los angeles en la justicia
porque manifiesta una misericordia mayor.

1995. El Espiritu Santo es el maestro interior. Haciendo nacer al “hombre interior” (Rm 7,
22; Ef 3, 16), la justificacion implica la santificacion de todo el ser:

Si en otros tiempos ofrecisteis vuestros miembros como esclavos a la impureza y al desorden hasta
desordenaros, ofrecedlos igualmente ahora a la justicia para la santidad... al presente, libres del pecado y

esclavos de Dios, fructificais para la santidad; y el fin, la vida eterna (Rm 6, 19.22).
II. LA GRACIA

1996. Nuestra justificacion es obra de la gracia de Dios. La gracia es el favor, el auxilio
gratuito que Dios nos da para responder a su llamada: llegar a ser hijos de Dios (cfJn 1, 12-
18), hijos adoptivos (cf Rm 8, 14-17), participes de la naturaleza divina (cf 2 P 1, 3-4), de la
vida eterna (cf]Jn 17, 3).

1997. La gracia es una participacion en la vida de Dios. Nos introduce en la intimidad de la
vida trinitaria: por el Bautismo el cristiano participa de la gracia de Cristo, Cabeza de su
Cuerpo. Como “hijo adoptivo” puede ahora llamar “Padre” a Dios, en unioén con el Hijo tnico.
Recibe la vida del Espiritu que le infunde la caridad y que forma la Iglesia.

1998. Esta vocacién a la vida eterna es sobrenatural. Depende enteramente de la iniciativa
gratuita de Dios, porque sélo El puede revelarse y darse a si mismo. Sobrepasa las
capacidades de la inteligencia y las fuerzas de la voluntad humana, como las de toda creatura
(cf1 Co 2,7-9).

1999. La gracia de Cristo es el don gratuito que Dios nos hace de su vida infundida por el
Espiritu Santo en nuestra alma para sanarla del pecado y santificarla: es la gracia
santificante o divinizadora, recibida en el Bautismo. Es en nosotros la fuente de la obra de
santificacion (cf]n 4, 14; 7, 38-39):

Por tanto, el que esta en Cristo es una nueva creacion, paso lo viejo, todo es nuevo. Y todo proviene de Dios,

que nos reconcilié consigo por Cristo (2 Co 5,17-18).

2000. La gracia santificante es un don habitual, una disposicién estable y sobrenatural que
perfecciona al alma para hacerla capaz de vivir con Dios, de obrar por su amor. Se debe
distinguir entre la gracia habitual, disposicién permanente para vivir y obrar segun la
vocacion divina, y las gracias actuales, que designan las intervenciones divinas que estan en
el origen de la conversion o en el curso de la obra de la santificacidn.

2001. La preparacién del hombre para acoger la gracia es ya una obra de la gracia. Esta es
necesaria para suscitar y sostener nuestra colaboracién a la justificacién mediante la fe y a
la santificacién mediante la caridad. Dios completa en nosotros lo que El mismo comenzo,
“porque él, por su accién, comienza haciendo que nosotros queramos; y termina cooperando
con nuestra voluntad ya convertida” (S. Agustin, grat. 17):

-17 -



Ciertamente nosotros trabajamos también, pero no hacemos mas que trabajar con Dios que trabaja. Porque su
misericordia se nos adelant6 para que fuésemos curados; nos sigue todavia para que, una vez sanados, seamos
vivificados; se nos adelanta para que seamos llamados, nos sigue para que seamos glorificados; se nos adelanta
para que vivamos segun la piedad, nos sigue para que vivamos por siempre con Dios, pues sin él no podemos

hacer nada (S. Agustin, nat. et grat. 31).

2002. La libre iniciativa de Dios exige la respuesta libre del hombre, porque Dios creé al
hombre a su imagen concediéndole, con la libertad, el poder de conocerle y amarle. El alma
sélo libremente entra en la comuniéon del amor. Dios toca inmediatamente y mueve
directamente el corazon del hombre. Puso en el hombre una aspiracién a la verdad y al bien
que sélo El puede colmar. Las promesas de la “vida eterna” responden, por encima de toda
esperanza, a esta aspiracion:

Si tu descansaste el dia séptimo, al término de todas tus obras muy buenas, fue para decirnos por la voz de tu
libro que al término de nuestras obras, “que son muy buenas” por el hecho de que eres ti quien nos las ha dado,

también nosotros en el sabado de la vida eterna descansaremos en ti (S. Agustin, conf. 13, 36, 51).

2003. La gracia es, ante todo y principalmente, el don del Espiritu que nos justifica y nos
santifica. Pero la gracia comprende también los dones que el Espiritu Santo nos concede
para asociarnos a su obra, para hacernos capaces de colaborar en la salvacién de los otros y
en el crecimiento del Cuerpo de Cristo, que es la Iglesia. Estas son las gracias sacramentales,
dones propios de los distintos sacramentos. Son ademas las gracias especiales, llamadas
también “carismas”, segin el término griego empleado por S. Pablo, y que significa favor,
don gratuito, beneficio (cf LG 12). Cualquiera que sea su caracter, a veces extraordinario,
como el don de milagros o de lenguas, los carismas estan ordenados a la gracia santificante
y tienen por fin el bien comun de la Iglesia. Estan al servicio de la caridad, que edifica la
Iglesia (cf 1 Co 12).

2004. Entre las gracias especiales conviene mencionar las gracias de estado, que acompafian
el ejercicio de las responsabilidades de la vida cristiana y de los ministerios en el seno de la
Iglesia:

Teniendo dones diferentes, segtin la gracia que nos ha sido dada, si es el don de profecia, ejerzamoslo en la
medida de nuestra fe; si es el ministerio, en el ministerio; la ensefianza, ensefiando; la exhortacién, exhortando.

El que da, con sencillez; el que preside, con solicitud; el que ejerce la misericordia, con jovialidad (Rm 12, 6-8).

2005. La gracia, siendo de orden sobrenatural, escapa a nuestra experiencia y s6lo puede ser
conocida por la fe. Por tanto, no podemos fundarnos en nuestros sentimientos o nuestras
obras para deducir de ellos que estamos justificados y salvados (cf Cc. de Trento: DS 1533-
34). Sin embargo, segun las palabras del Sefior: “Por sus frutos los conoceréis” (Mt 7, 20), la
consideracién de los beneficios de Dios en nuestra vida y en la vida de los santos nos ofrece
una garantia de que la gracia esta actuando en nosotros y nos incita a una fe cada vez mayor
y a una actitud de pobreza llena de confianza:

Una de las mas bellas ilustraciones de esta actitud se encuentra en la respuesta de Santa Juana de Arco a una
pregunta capciosa de sus jueces eclesiasticos: “Interrogada si sabia que estaba en gracia de Dios, responde: ‘si

”m

no lo estoy, que Dios me quiera poner en ella; si estoy, que Dios me quiera conservar en ella

proc.).

(Juana de Arco,

I11. EL MERITO

-18 -



Manifiestas tu gloria en la asamblea de los santos, y, al coronar sus méritos, coronas tu propia obra (MR,

prefacio de los santos, citando al “Doctor de la gracia”, S. Agustin, Sal. 102, 7).

2006. El término “mérito” designa en general la retribucion debida por parte de una
comunidad o una sociedad a la accién de uno de sus miembros, considerada como obra
buena u obra mala, digna de recompensa o de sancidn. El mérito corresponde a la virtud de
la justicia conforme al principio de igualdad que la rige.

2007. Frente a Dios no hay, en el sentido de un derecho estricto, mérito por parte del
hombre. Entre El y nosotros, la desigualdad no tiene medida, porque nosotros lo hemos
recibido todo de El, nuestro Creador.

2008. El mérito del hombre ante Dios en la vida cristiana proviene de que Dios ha dispuesto
libremente asociar al hombre a la obra de su gracia. La accion paternal de Dios es lo primero,
en cuanto que El impulsa, y el libre obrar del hombre es lo segundo en cuanto que éste
colabora, de suerte que los méritos de las obras buenas deben atribuirse a la gracia de Dios
en primer lugar, y al fiel, seguidamente. Por otra parte, el mérito del hombre recae también
en Dios, pues sus buenas acciones proceden, en Cristo, de las gracias prevenientes y de los
auxilios del Espiritu Santo.

2009. La adopcion filial, haciéndonos participes por la gracia de la naturaleza divina, puede
conferirnos, segun la justicia gratuita de Dios, un verdadero mérito. Se trata de un derecho
por gracia, el pleno derecho del amor, que nos hace “coherederos” de Cristo y dignos de
obtener la “herencia prometida de la vida eterna” (Cc. de Trento: DS 1546). Los méritos de
nuestras buenas obras son dones de la bondad divina (cf Cc. de Trento: DS 1548). “La gracia
ha precedido; ahora se dalo que es debido... los méritos son dones de Dios” (S. Agustin, serm.
298, 4-5).

2010. Puesto que la iniciativa en el orden de la gracia pertenece a Dios, nadie puede merecer
la gracia primera, en el inicio de la conversion, del perdon y de la justificacion. Bajo la mocién
del Espiritu Santo y de la caridad, podemos después merecer en favor nuestro y de los demas
gracias utiles para nuestra santificacion, para el crecimiento de la gracia y de la caridad, y
parala obtencion de la vida eterna. Los mismos bienes temporales, como la salud, la amistad,
pueden ser merecidos seguin la sabiduria de Dios. Estas gracias y bienes son objeto de la
oracion cristiana, la que provee a nuestra necesidad de la gracia para las acciones meritorias.

2011. La caridad de Cristo es en nosotros la fuente de todos nuestros méritos ante Dios. La
gracia, uniéndonos a Cristo con un amor activo, asegura el caracter sobrenatural de nuestros
actos y, por consiguiente, su mérito tanto ante Dios como ante los hombres. Los santos han
tenido siempre una conciencia viva de que sus méritos eran pura gracia.

Tras el destierro en la tierra espero gozar de ti en la Patria, pero no quiero amontonar méritos para el Cielo,
quiero trabajar sélo por vuestro amor... En el atardecer de esta vida compareceré ante ti con las manos vacias,
Sefior, porque no te pido que cuentes mis obras. Todas nuestras justicias tienen manchas a tus ojos. Por eso,
quiero revestirme de tu propia Justicia y recibir de tu Amor la posesion eterna de ti mismo... (S. Teresa del Nifio

Jesus, ofr.).

IV. LA SANTIDAD CRISTIANA

-19 -



2012. “Sabemos que en todas las cosas interviene Dios para bien de los que le aman... a los
que de antemano conocio, también los predestin6 a reproducir la imagen de su Hijo, para
que fuera €l el primogénito entre muchos hermanos; y a los que predesting, a ésos también
los llamé; y a los que llamo, a ésos también los justificd; a los que justifico, a ésos también
los glorificé” (Rm 8, 28-30).

2013. “Todos los fieles, de cualquier estado o régimen de vida, son llamados a la plenitud de
la vida cristiana y a la perfeccion de la caridad” (LG 40). Todos son llamados a la santidad:
“Sed perfectos como vuestro Padre celestial es perfecto” (Mt 5, 48):

Para alcanzar esta perfeccidn, los creyentes han de emplear sus fuerzas, segin la medida del don de Cristo,
para entregarse totalmente a la gloria de Dios y al servicio del préjimo. Lo haran siguiendo las huellas de Cristo,
haciéndose conformes a su imagen, y siendo obedientes en todo a la voluntad del Padre. De esta manera, la
santidad del Pueblo de Dios producira frutos abundantes, como lo muestra claramente en la historia de la

Iglesia la vida de los santos (LG 40).

2014. El progreso espiritual tiende a la unién cada vez mas intima con Cristo. Esta union se
llama “mistica”, porque participa del misterio de Cristo mediante los sacramentos -"los
santos misterios”- y, en El, en el misterio de la Santisima Trinidad. Dios nos llama a todos a
esta unién intima con El, aunque las gracias especiales o los signos extraordinarios de esta
vida mistica sean concedidos solamente a algunos para manifestar asf el don gratuito hecho
a todos.

2015. El camino de la perfeccién pasa por la cruz. No hay santidad sin renuncia y sin
combate espiritual (cf 2 Tm 4). El progreso espiritual implica la ascesis y la mortificacion
que conducen gradualmente a vivir en la paz y el gozo de las bienaventuranzas:

El que asciende no cesa nunca de ir de comienzo en comienzo mediante comienzos que no tienen fin. Jamas el

que asciende deja de desear lo que ya conoce (S. Gregorio de Nisa, hom. in Cant. 8).

2016. Los hijos de nuestra madre la Santa Iglesia esperan justamente la gracia de la
perseverancia final y de la recompensa de Dios, su Padre, por las obras buenas realizadas con
su gracia en comunioén con Jesus (cf Cc. de Trento: DS 1576). Siguiendo la misma norma de
vida, los creyentes comparten la “bienaventurada esperanza” de aquellos a los que la
misericordia divina congrega en la “Ciudad Santa, la nueva Jerusalén, que baja del cielo, de
junto a Dios, engalanada como una novia ataviada para su esposo” (Ap 21, 2).

RESUMEN

2017. La gracia del Espiritu Santo nos confiere la justicia de Dios. El Espiritu, uniéndonos por
medio de la fe y el Bautismo a la pasién y a la Resurreccién de Cristo, nos hace participar en su
vida.

2018. La justificacion, como la conversién, presenta dos aspectos. Bajo la mocién de la gracia,
el hombre se vuelve a Dios y se aparta del pecado, acogiendo asi el perdén y la justicia de lo
Alto.

2019. La justificacién entrafia la remisién de los pecados, la santificacién y la renovacion del
hombre interior

=20 -



2020. La justificacion nos fue merecida por la Pasion de Cristo. Nos es concedida mediante el
Bautismo. Nos conforma con la justicia de Dios que nos hace justos. Tiene como finalidad la
gloria de Dios y de Cristo y el don de la vida eterna. Es la obra mds excelente de la misericordia
de Dios.

2021. La gracia es el auxilio que Dios nos da para responder a nuestra vocacion de llegar a ser
sus hijos adoptivos. Nos introduce en la intimidad de la vida trinitaria.

2022. La iniciativa divina en la obra de la gracia previene, prepara y suscita la respuesta libre
del hombre. La gracia responde a las aspiraciones profundas de la libertad humana; y la llama
a cooperar con ella, y la perfecciona.

2023. La gracia santificante es el don gratuito que Dios nos hace de su vida, infundida por el
Espiritu Santo en nuestra alma para curarla del pecado y santificarla.

2024. La gracia santificante nos hace “agradables a Dios”. Los carismas, que son gracias
especiales del Espiritu Santo, estdn ordenados a la gracia santificante y tienen por fin el bien
comtin de la Iglesia. Dios acttia asi mediante gracias actuales miiltiples que se distinguen de la
gracia habitual, que es permanente en nosotros.

2025. El hombre no tiene, por si mismo, mérito ante Dios sino como consecuencia del libre
designio divino de asociarlo a la obra de su gracia. El mérito pertenece a la gracia de Dios en
primer lugar, y a la colaboracién del hombre en segundo lugar. El mérito del hombre retorna
a Dios.

2026. La gracia del Espiritu Santo, en virtud de nuestra filiacién adoptiva, puede conferirnos
un verdadero mérito segtin la justicia gratuita de Dios. La caridad es en nosotros la principal
fuente de mérito ante Dios.

2027. Nadie puede merecer la gracia primera que constituye el inicio de la conversién. Bajo la
mocién del Espiritu Santo podemos merecer en favor nuestro y de los demds todas las gracias
utiles para llegar a la vida eterna, como también los necesarios bienes temporales.

2028. “Todos los fieles... son llamados a la plenitud de la vida cristiana y a la perfeccién de la
caridad” (LG 40). “La perfeccién cristiana sdlo tiene un limite: el de no tener limite” (S. Gregorio
de Nisa, v. Mos.).

2029. “Si alguno quiere venir en pos de mi, niéguese a si mismo, tome su cruz y sigame” (Mt
16, 24).

Articulo 3.- LA IGLESIA, MADRE Y EDUCADORA

2030. El cristiano realiza su vocacion en la Iglesia, en comunién con todos los bautizados.
De la Iglesia recibe la Palabra de Dios, que contiene las ensefianzas de la ley de Cristo (Ga 6,
2). De la Iglesia recibe la gracia de los sacramentos que le sostienen en el camino. De la
Iglesia aprende el ejemplo de la santidad, reconoce en la Bienaventurada Virgen Maria la
figura y la fuente de esa santidad; la discierne en el testimonio auténtico de los que la viven;

-21-



la descubre en la tradicidn espiritual y en la larga historia de los santos que le han precedido
y que la liturgia celebra a lo largo del santoral.

2031. La vida moral es un culto espiritual. Ofrecemos nuestros cuerpos “como una hostia
viva, santa, agradable a Dios” (Rm 12, 1) en el seno del Cuerpo de Cristo que formamos y en
comuniéon con la ofrenda de su Eucaristia. En la liturgia y en la celebraciéon de los
sacramentos, plegaria y ensefianza se conjugan con la gracia de Cristo para iluminar y
alimentar el obrar cristiano. La vida moral, como el conjunto de la vida cristiana, tiene su
fuente y su cumbre en el sacrificio eucaristico.

I. VIDA MORAL Y MAGISTERIO DE LA IGLESIA

2032. Lalglesia, “columnay fundamento de la verdad” (1 Tm 3, 15), “recibio6 de los apdstoles
este solemne mandato de Cristo de anunciar la verdad que nos salva” (LG 17). “Compete
siempre y en todo lugar a la Iglesia proclamar los principios morales, incluso los referentes
al orden social, asi como dar su juicio sobre cualesquiera asuntos humanos, en la medida en
que lo exijan los derechos fundamentales de la persona humana o la salvacién de las almas”
(CIC can. 747, 2).

2033. El magisterio de los pastores de la Iglesia en materia moral se ejerce ordinariamente
en la catequesis y en la predicacion con la ayuda de las obras de los te6logos y de los autores
espirituales. Asi se ha transmitido de generacion en generacion, bajo la direcciéon y vigilancia
de los pastores, el “deposito” de la moral cristiana, compuesto de un conjunto caracteristico
de normas, de mandamientos y de virtudes que proceden de la fe en Cristo y estan
vivificados por la caridad. Esta catequesis ha tomado tradicionalmente como base, junto al
Credo y el Padre Nuestro, el Decdlogo que enuncia los principios de la vida moral validos
para todos los hombres.

2034. El Romano Pontifice y los obispos como “maestros auténticos por estar dotados de la
autoridad de Cristo... predican al pueblo que tienen confiado la fe que hay que creer y que
hay que llevar a la practica” (LG 25). El magisterio ordinario y universal del Papa y de los
obispos en comunién con él ensefia a los fieles la verdad que han de creer, la caridad que
han de practicar, la bienaventuranza que han de esperar.

2035. El grado supremo de la participacion en la autoridad de Cristo esta asegurado por el
carisma de la infalibilidad. Esta se extiende a todo el depésito de la revelacién divina (cf LG
25); se extiende también a todos los elementos de doctrina, comprendida la moral, sin los
cuales las verdades salvificas de la fe no pueden ser salvaguardadas, expuestas u observadas
(cf CDF, decl. “Mysterium ecclesiae” 3).

2036. La autoridad del Magisterio se extiende también a los preceptos especificos de la ley
natural, porque su observancia, exigida por el Creador, es necesaria para la salvacién.
Recordando las prescripciones de la ley natural, el Magisterio de la Iglesia ejerce una parte
esencial de su funcién profética de anunciar a los hombres lo que son en verdad y de
recordarles lo que deben ser ante Dios (cf. DH 14).

2037. Laley de Dios, confiada a la Iglesia, es ensefnada a los fieles como camino de vida y de
verdad. Los fieles, por tanto, tienen el derecho (cf CIC can. 213) de ser instruidos en los
preceptos divinos salvificos que purifican el juicio y, con la gracia, sanan la razén humana
herida. Tienen el deber de observar las constituciones y los decretos promulgados por la

-22 -



autoridad legitima de la Iglesia. Aunque sean disciplinares, estas determinaciones requieren
la docilidad en la caridad.

2038. En la obra de ensefianza y de aplicacion de la moral cristiana, la Iglesia necesita la
dedicacion de los pastores, la ciencia de los te6logos, la contribucion de todos los cristianos
y de los hombres de buena voluntad. La fe y la practica del Evangelio procuran a cada uno
una experiencia de la vida “en Cristo” que ilumina y da capacidad para estimar las realidades
divinas y humanas segun el Espiritu de Dios (cf 1 Co 2, 10-15). Asi el Espiritu Santo puede
servirse de los mas humildes para iluminar a los sabios y los constituidos en mas alta
dignidad.

2039. Los ministerios deben ejercerse en un espiritu de servicio fraternal y de entrega a la
Iglesia en nombre del Sefior (cf Rm 12, 8.11). Al mismo tiempo, la conciencia de cada cual en
su juicio moral sobre sus actos personales, debe evitar encerrarse en una consideracion
individual. Con mayor empefio debe abrirse a la consideracidn del bien de todos segun se
expresa en la ley moral, natural y revelada, y consiguientemente en la ley de la Iglesia y en
la ensenanza autorizada del Magisterio sobre las cuestiones morales. No se ha de oponer la
conciencia personal y la razén a la ley moral o al Magisterio de la Iglesia.

2040. Asi puede desarrollarse entre los cristianos un verdadero espiritu filial con respecto a
la Iglesia. Es el desarrollo normal de la gracia bautismal, que nos engendré en el seno de la
Iglesia y nos hizo miembros del Cuerpo de Cristo. En su solicitud materna, la Iglesia nos
concede la misericordia de Dios que va mas alla del simple perdén de nuestros pecados y
actia especialmente en el sacramento de la Reconciliacion. Como madre previsora, nos
prodiga también en su liturgia, dia tras dia, el alimento de la Palabra y de la Eucaristia del
Sefior.

II. LOS MANDAMIENTOS DE LA IGLESIA

2041. Los mandamientos de la Iglesia se sitian en la linea de una vida moral referida a la
vida liturgica y que se alimenta de ella. El caracter obligatorio de estas leyes positivas
promulgadas por la autoridad eclesiastica tiene por fin garantizar a los fieles el minimo
indispensable en el espiritu de oracion y en el esfuerzo moral, en el crecimiento del amor de
Dios y del pr6jimo. Los mandamientos mas generales de la Santa Madre Iglesia son cinco:

2042. El primer mandamiento (“oir misa entera los domingos y demas fiestas de precepto y no realizar trabajos serviles”)
exige a los fieles que santifiquen el dia en el cual se conmemora la Resurreccion del Sefior y las fiestas litirgicas principales
en honor de los misterios del Sefior, la Santisima Virgen Maria y de los santos, en primer lugar participando en la
celebracion eucaristica, y descansando de aquellos trabajos y ocupaciones que puedan impedir esa santificacion de estos
dias (cf CIC can. 1246-1248; CCEO can. 880, §3; 881, §§ 1. 2. 4).

El segundo mandamiento (“confesar los pecados al menos una vez al afio”) asegura la preparacion a la Eucaristia mediante
la recepcién del sacramento de la Reconciliacién, que contintia la obra de conversién y de perdén del Bautismo (cf CIC can.
989; CCEO can. 719).

El tercer mandamiento (“recibir el sacramento de la Eucaristia al menos por Pascua”) garantiza un minimo en la recepcién
del Cuerpo y la Sangre del Sefior en conexidn con el tiempo de Pascua, origen y centro de la liturgia cristiana (cf CIC can.
920; CCEO can. 708.881, § 3).

-23 -



2043. El cuarto mandamiento (“abstenerse de comer carne y ayunar en los dias establecidos por la Iglesia”) asegura los
tiempos de ascesis y de penitencia que nos preparan para las fiestas liturgicas y para adquirir el dominio sobre nuestros
instintos, y la libertad del corazén (cf CIC can. 1249-1251; CCEO can. 882).

El quinto mandamiento (“ayudar a las necesidades de la Iglesia”) enuncia que los fieles esta ademas obligados a ayudar,
cada uno segun su posibilidad, a las necesidades materiales de la Iglesia (cf CIC can. 222; CCEO, can 25. Las Conferencias

Episcopales pueden ademas establecer otros preceptos eclesidsticos para el propio territorio. Cf CIC can 455).
III. VIDA MORAL Y TESTIMONIO MISIONERO

2044. La fidelidad de los bautizados es una condiciéon primordial para el anuncio del
Evangelio y para la misién de la Iglesia en el mundo. Para manifestar ante los hombres su
fuerza de verdad y de irradiacion, el mensaje de la salvacion debe ser autentificado por el
testimonio de vida de los cristianos. “El mismo testimonio de la vida cristiana y las obras
buenas realizadas con espiritu sobrenatural son eficaces para atraer a los hombres a la fe y
a Dios” (AA 6).

2045. Los cristianos, por ser miembros del Cuerpo, cuya Cabeza es Cristo (cf Ef 1, 22),
contribuyen a la edificacién de la Iglesia mediante la constancia de sus convicciones y de sus
costumbres. La Iglesia aumenta, crece y se desarrolla por la santidad de sus fieles (cf LG 39),
“hasta que lleguemos al estado de hombre perfecto, a la madurez de la plenitud en Cristo”
(Ef 4, 13).

2046. Llevando una vida segun Cristo, los cristianos apresuran la venida del Reino de Dios,
“Reino de justicia, de verdad y de paz” (MR, Prefacio de Jesucristo Rey). Esto no significa que
abandonen sus tareas terrenas, sino que, fieles a su Maestro, las cumplen con rectitud,
paciencia y amor.

RESUMEN

2047. La vida moral es un culto espiritual. El obrar cristiano se alimenta en la liturgia y la
celebracion de los sacramentos.

2048. Los mandamientos de la Iglesia se refieren a la vida moral y cristiana, unida a la liturgia,
y que se alimenta de ella.

2049. El Magisterio de los pastores de la Iglesia en materia moral se ejerce ordinariamente en
la catequesis y la predicacion sobre la base del Decdlogo que enuncia los principios de la vida
moral vdlidos para todo hombre.

2050. El Romano Pontifice y los obispos, como maestros auténticos, predican al pueblo de Dios
la fe que debe ser creida y aplicada a las costumbres. A ellos corresponde también pronunciarse
sobre las cuestiones morales que atafien a la ley natural y a la razén.

2051. La infalibilidad del Magisterio de los pastores se extiende a todos los elementos de
doctrina, comprendida la moral, sin los cuales las verdades salvificas de la fe no pueden ser
salvaguardadas, expuestas u observadas.

-24 -



